Heidegger radio
Aout 2005 : entretien avec Emmanuel Faye, Brice Couturier et Alain Finkielkraut
Page 1

23 Février 2007 : rencontre a Bibliotheque Médicis entre Emmanuel Faye, Francois Fédier, Edouard

Husson, Monique Canto-Sperber, Pascal David
Page 8

9 mai 2005 : discussion entre Emmanuel Faye, Philippe Lacoue-Labarthe, Pascal Ory, Jean-Edouard

André et Bruno Trackels

Page 40

Un entretien d’Emmanuel Faye avec Brice

Couturier et Alain Finkielkraut

Je publie ici la transcription d'un entretien de Brice Couturier avec Emmanuel Faye et Alain
Finkielkraut. Il s'agit d'un extrait de I'émission Contrexpertise programmeée par France Culture

dans le courant du mois d'Aout 2005.

Emmanuel Faye : Il y a une donnée entiérement nouvelle et qui vient du fait que, en Allemagne,

sont parus 66 volumes sur 102 a paraitre de la dite Gesamtausgabe. Et depuis peu d'années nous



avons des cours absolument effarants, des cours hitlériens et nazis, que nous pouvons lire depuis
peu de temps. Ni Lévinas ni Foucault ne connaissaient ces cours. Donc, a cet égard, par rapport
a ce que disait Alain Finkielkraut, je lui dirais que ce n'est pas le passé que nous regardons mais
c'est le présent et notre futur. C'est-a-dire, le risque c'est de se demander quelle sera I'influence
de ces écrits actuellement en cours de parution alors méme qu'ils vantent I'anéantissement total
de I'ennemi “enté sur les racines du peuple”. C'est quand méme terrible. En 1934 Heidegger
parle de la vollige Vernichtung soit d'anéantir totalement I'ennemi intérieur, "le débusquer dans

le peuple”.

Nous avons donc un ensemble de textes non encore traduits en francais et c'est pour cela que
dans mes recherches j'ai voulu donner a lire ces textes. J'ai un travail qui a duré de longues
annees et c'est pourquoi lorsque j'entends parler de paresse intellectuelle je peux sourire parce
qu'il m'a fallu travailler quinze heures par jour, au milieu de mes séminaires sur Heidegger
donnés a I'Université Paris X pour sortir ces textes. Alors que voyons-nous aujourd'hui? Nous
voyons que, & mon avis, on ne peut plus dire, comme on pouvait peut-étre encore le dire ily a
20 ans, qu'il y a un grand philosophe qui aurait écrit une oeuvre majeure, en 27, Etre et temps,
pour ensuite se compromettre en 33. Je dirais plut6t qu'il y a un homme qui a volontairement
tenté de compromettre toute la philosophie occidentale tout d'abord en exprimant, sous des
termes d'apparence philosophique comme "vérité de I'étre"” ou "essence de I'homme" un contenu
qui ne l'était pas. Et ensuite apres la défaite nazie de 45 en faisant comme si toute la

métaphysique occidentale était responsable de ce qui s'était produit de pire au 20° siécle.

Or la question maintenant est de savoir, et c'est d'autant plus important que ce texte, pour la
premiére fois est au programme de I'agrégation pour I'an prochain, est de savoir si Etre et temps
est une grande oeuvre indemne qui n'aurait rien de politique. En réalité lorsqu'on lit déja dans
Etre et temps les paragraphes sur la mort et I'historicité avec leur éloge du sacrifice du choix
des héros du destin authentique du Dasein dans la Volksgemeinschaft - dans la communauté du
peuple - et lorsqu'on sait par ailleurs, comme je I'ai montré dans mon livre les liens noués dans
les années vingt par Heidegger avec des auteurs pré-nazis comme Baeumler qu'il veut faire en
28 son successeur a Marbourg, ou Rothacker ou Becker cela donne a penser que I'analytique
existentielle de Etre et temps se meut déja dans I'norizon d'un combat politique lié¢ a la montée
en puissance du mouvement hitlérien dans la société allemande. Or, en 33, dans les cours que
nous pouvons lire depuis 3 ou 4 ans, en allemand, Heidegger lui-méme affirme a ses étudiants,

je cite que "le souci - le souci c'est le terme essentiel de Etre et temps - le souci et la condition



pour que I'homme puisse étre d'une essence politique.” Voila ce qu'il dit en 33. On peut
condidérer que les cours ouvertement racistes et volkisch - conception raciale du peuple - de
Heidegger depuis peu disponibles en allemand, et je I'espére un jour intégralement traduits en
francais pour que I'on voie vraiment ce qu'il enseignait sous couleur de philosophie. On peut
dire que ces cours sont en quelque sorte la version vélkisch et raciste de Etre et temps. C'est tout
a fait comparable a ce que Carl Schmitt a fait lui-méme, c'est-a-dire qu'il publie en 27 une
premiere version du Concept du politique et, en 33, il publie une troisieme éditon tout a fait
différente ou la dimension raciale du lien du peuple dans I'état est explicite. Evidemment ce
n'est pas cette édition la qu'il va rééditer en 1962. La on a un point trés important et toute la
question est la. La relation de I'oeuvre de 27 et I'oeuvre et des cours aujourd'hui disponibles de
1933. Déja a I'époque de Hugo Ott et de Farias on avait déja vu I'intensité de I'engagement d'un
homme. Aujourd'hui nous voyons que "l'enseignement philosophique™ de Heidegger méme
était porteur en réalité d'énoncés comme ceux gu'on peut lire comme lorsqu'il parle, je cite "de
conduire a la domination les possibilités fondamentales de I'essence de la race originellement
germanique™. Ou encore lorsqu'il reprend la question kantienne "Qu'est-ce que I'homme" pour
en faire la question "Qui sommes-nous?" et répondre qu'il s'agit désormais de réaliser ce qu'il
nomme une mutation totale dans I'existence de I'homme "selon, dit-il, I'éducation ou la vision
du monde national-socialisme inculquée dans le peuple par les discours du Fihrer." Alors I'autre
question qui se pose c'est qu'il s'agit des cours de 33-34. Est-ce qu'aprés 34, apres la démission
du rectorat est-ce que Heidegger s'éloignerait. En réalité il n'en est rien. Car nous avons
maintenant a notre disposition tous les cours des années 39-42 et la j'ai découvert notamment
dans un ensemble de textes sur Jinger paru I'an dernier en Allemagne (soit Sur Ernst Jiinger,
Tome 90 de la Gesamtausgabe) que Heidegger ne parle pas du tout a propos de Jinger du
probleme du nihilisme. C'est tout a fait autre chose qui l'intéresse. Ce qui I'intéresse a I'époque
chez Junger c'est la détermination d'une nouvelle race et la domination planétaire de cette
nouvelle race. Et dans ces textes sur Jiinger on a quand méme des énoncés tout a fait graves.
Par exemple Heidegger écrit que, je cite, "la force de I'essence non encore purifiée des
allemands est capable de préparer dans ses fondements une nouvelle vérité de I'étre. Telle est,
dit-il, notre croyance.” A plusieurs reprises il parle de sa "Glaube". C'est une croyance volkisch
dans la supériorité d'essence du peuple allemand : vous avez donc des textes ou il est
constamment dans les années 40-42, ce sont les annees ou se prépare ce que sera la solution
finale, (question) de I'étre-race ou encore de la Rassegedanke, et il met en italique gedanke pour

dire que c'est une pensée, cette pensée de la race qui, dit-il, "jaillit de I'expérience et de I'étre



comme subjectivité. Et, je crois, cette ontologisation du racisme dans le contexte des années

40-42 est plus grave encore que , s'il se peut, son hitlérisme des années 35.

Brice Couturier : Mais, Emmanuel Faye, est-ce que... évidemment on peut traquer les traces de

soutien a tel ou tel aspect d'une idéologie totalitaire dans lI'oeuvre d'un philosophe, d'un grand
intellectuel. Aprés tout on a joué a ce petit jeu la avec Sartre quand on a ressorti ces fameuses
déclarations de 52 sur le fait que le droit de critique en URSS de Staline était sans limite. Cela
n'invalide pas le reste de son oeuvre. Et jai bien aimé I'expression "oeuvre indemne”. La
question se pose aussi du coté de Heidegger. Il y a peut-étre un Heidegger d'avant 1945 et puis
un Heidegger d'aprés. Il y a une critique heideggerienne de la modernité qui est ambigue. I
semblerait qu'a un certain moment sous l'influence des théses de Jinger sur I'essence de la
technique que seule la figure du Travailleur pourrait maitriser parce gu'il serait en accord
profond avec elle a la différence du bourgeois humaniste qui en serait incapable. Heidegger a
cru voir dans le nazisme le régime politique capable de cet accord profond. Mais aprés la guerre
il est trés clair qu'il est devenu et vraiment sans ambiguité critique de la modernité au sens ou
elle serait ce que j'appelerais une espéce de volonté intransitive, une volonté sans projet, bref le
réve de domination absolue par I'homme de la nature entendue cette fois comme une espece de
stock de pures ressources a la disposition d'une domination qu'il appelle, lui, "humaniste". C'est
pour ¢a qu'on fait toujours la confusion y compris d‘ailleurs le rédacteur d'un journal culturel ,
d'un hebdomadaire récemment qui se moquait d'ailleurs que Heidegger ait écrit cette Lettre sur
I'humanisme qui est en fait une dénonciation de I'hnumanisme (qu'un dialogue avec Sartre)...
humanisme entendu comme volonté de domination de I'nomme sur la nature. Et on comprend
bien comment ce type de pensée a pu en rencontrer et en nourrir d'autres venus de l'autre bord
de I'échiquier politique. Et vous parliez de Satre, de Lévinas, de Foucault, de Derrida. Ce ne
sont pas des imbéciles. Si ces gens ont utilisé, ont cru pouvoir utilisé la pensée de Heidegger
pour critiquer notre modernité occidentale européenne c'est sans doute qu'ils sont trouvé qu'il y
a des choses qui n'étaient pas entierement compromises par le national-socialisme tout de
mémel... Alain Finkielkraut... oui... excusez-moi... je ne vous ai pas donné la parole... et apres

je redonnerai la parole a Emmanuel Faye.

Alain Finkielkraut : Ecoutez ... je crois... si vous voulez que Alexandra (... inaudible...) a raison

le mot de juge ne convient plus. Le mot qui convient, hélas, c'est celui d'éradicateur (rires de
Emmanuel Faye). Un mot sur Carl Schmitt. Deux mots sur Heidegger. (Je passe sur les phrases

consacrees a Carl Schmitt).



Quant & Heidegger : oui sa banqueroute est terrible et c'est Hans Jonas qui le dit le ralliement
du penseur le plus profond de I'époque a la marche aux pas fracassants des bataillons bruns
constitue une catastrophique débacle de la philosophie. Reste a savoir en quoi si toute la
philosophie est réductible a ce ralliement. Et bien, je dirais non notamment pour ce que vous
avez dit de la technique. De quoi parlait Benoit XV l'autre jour a Cologne de la religion comme
bricolage? Et que nous dit Heidegger c'est que I'étre aujourd'hui ne se montre que sous la forme
de la disponibilité de la maniabilité et bien la religion elle luit, si vous voulez, dans le monde
de la technique. La religion c'est aussi quelque chose qu'on bricole. C'est ce rapport la a I'étre
qui efface tous les autres. Voila I'une des lecons de Heidegger qu'il faudrait méditer. Et puis, et
Ia c'est peut étre le plus important, Emmanuel Faye dit qu'il a passé quinze heures par jours et
ca prouve qu'il n'est pas paresseux. N'empéche il cite cette phrase de Heidegger, en 47 je crois,
sur I'extermination. "Des centaines de milliers meurent en masse. Meurent-ils? Ils périssent. lls
sont tués. Meurent-ils? Ils deviennent les piéces d'un stock de fabrication de cadavres. Meurent-
ils? lls sont liquidés discrétement dans les camps d'anéantissement?" Emmanuel Faye conclut
que Heidegger veut priver les victimes des camps de leur propre mort. Cette conclusion est
absurde. Heidegger utilise la le méme vocabulaire que Hannah Arendt pour dire que dans les
camps d'anéantissement il est arrivé quelque chose a la mort. Que la mort est devenue quelque
chose d'inouie dés lors qu'elle a été congue comme fabricatoin de cadavres. C'est I'expression
méme utilisée par Hannah Arendt dans le systéme totalitaire. 1l a quand méme pris acte de la
portée historiale de cet événement... ¢ca ne I'excuse ... ¢ca ne I'exonere de rien. Mais voir cette
prise en acte retournée contre lui pour aggraver encore le réquisitoire ca me donne a penser en
effet chez les éradicateurs I'obscurantisme et l'allergie a la complexité le disputent a la mauvaise

foi.

Brice Couturier : Alors Emmanuel Faye... "éradicateur"?

Emmanuel Faye : Je voudrais tout d'abord dire trés trés vite. VVous citiez, Brice Couturier, le cas

de Sartre. Mais la grande différence entre Sartre et Heidegger c'est que... on ressort quelques
textes tres malheureux de Sartre que lui-méme n'a pas réassumeés trente ans apres. Alors que la
les cours nazis de Heidegger c'est lui qui a programmeé I'édition de ces cours aujourd'hui. En 75,
avant de mourir, il a fait le plan, en cent deux volumes de la Gesamtausgabe. Méme Carl

Schmitt, méme Celine n'ont pas programmeé la réédition de leurs pires écrits.

Brice Couturier : Mais Morand celle de son journal. Et il aurait du nous l'éviter.




Emmanuel Faye : Oui, je suis daccord...absolument... Sinon, pour répondre a Alain

Finkielkraut, les conférences de Bréme... c'est un texte terrible... que Heidegger n'a pas
prononce. Ce texte sur "meurent-ils"?... et il n'a programmé sa réédition qu'en 1994 en allemand
et ce n'est pas encore traduit en francais, ¢ca n'a rien a voir avec ce que disent Adorno et Arendt.
C'est tout a fait autre chose. Ce que Heidegger veut dire c'est que les victimes des camps
d'extermination ne pouvaient pas mourir parce qu'il n'étaient pas dans leur essence des mortels.
Derriére cela il y a la conception nazie de la mort comme "sacrifice de l'individu a la
communauté”. On trouve deja annoncée déja dans Etre et temps et célébrée par Heidegger en
mai 33 dans son discours qui exalte Schlageter le héros des nazis [Alain Finkielkraut : "Ah!
mon dieu!"] mort fusillé par les francais en 26 pour, dit Heidegger, "mourir pour le peuple
allemand et son Reich". C'est pour Heidegger mourir de la maniére la plus dure et la plus grande.
Mais ceux qui ont péri dans les camps d'anéantissement sont, dit-il, grausig Ungestorben,
"horriblement non morts™. Ils ne sont pas morts. 1ls ne pouvaient pas mourir car ils n'étaient pas
dans la "garde de I'étre". Et la ce n'est pas les conditions effroyables de I'anéantissement nazi
dans les camps que dénonce Heidegger. C'est le fait que ceux-la, ne mourraient pas de la mort
des héros, ils n'étaient pas par essence dans la "garde de I'Etre". C'est, dans son jargon, il dit ,
je cite, "I'nomme peut mourir si et seulement si I'étre lui-méme approprie I'essence de I'homme
dans l'essence de I'étre a partir de la Vérité de son essence." Voila ce qu'il dit dans les
conférences de Bréme. Dans ce passage, hein, celui qui n'est pas dans la garde de I'Etre, celui
Ia ne meurt pas de la mort des héros, ne meurt pas vraiment... Il y a la une sorte de négationnisme

ontologique absolument effroyable. (Alain Finkielkraut : "c'est délirant...")

Brice Couturier : Alain Finkielkraut je vous entends dire "c'est délirant". Il ne nous reste plus

que trois minutes d'émission.

Alain Finkielkraut : Reportons-nous aux textes. Une interprétation comme celle-1a, de

Heidegger parlant de la fabrication de cadavres, ne dit pas que ces hommes la ne peuvent pas
mourir parce qu'ils ne sont pas mortels. 1l décrit un processus d'anéantissement inédit dans
I'nistoire. Voila ce qu'il fait et il est absurde si vous voulez de vouloir projetter la-dessus une
autre interprétation. Mais ¢a c'est I'allergie a la complexité... euh... I'oeuvre est réductible a la
vie et la vie réductible au crime. Si vous voulez tout d'un coup il n'y a plus qu'une grande
criminographie de Heidegger. Il est criminel dans tout ce qu'il dit méme quand il a l'air de
dénoncer le crime. Comment pouvoir, comment penser que Heidegger a pu dire des gens qui

allaient mourir dans les camps d'extermination qu'ils ne pouvaient pas mourir parce que ce



n'était pas des héros. Mais je veux dire aussi ignoble qu'on puisse penser que Heidegger fut,
c'était un propos, une pensée totalement étrangére a son discours. Ou alors effectivement il faut
lui mettre la camisole et pas simplement a lui mais a tous ceux qui continuent de I'enseigner
parce que c'est, si vous voulez, I'horizon de la relecture de Carl Schmitt et de la relecture actuelle
de Heidegger. Il faut expulser ces auteurs de I'enseignement. Ils sont dangereux. Bientdt on
nous demandera d'étudier Heidegger et Carl Schmitt comme on étudie Mein Kampf. Voila
I'norizon devant lequel nous sommes placés. C'est une maniere d'entrer dans le 21° siécle qui

me parait, si vous voulez, tout a fait détestable et inquiétant.

Brice Couturier : Je vous remercie Alain Finkielkraut. Emmanuel Faye une minute de...

réponse.

Emmanuel Faye : Oui... je poursuis un séminaire critique sur Heidegger donc il ne s'agit pas du

tout d'interdire son enseignement. Il s'agit de poursuivre un enseignement critique en lisant ses
textes et je suis prét a les lire et a les commenter dans un entretien beaucoup plus approfondi
encore avec Alain Finkielkraut. Ce que je pense c'est qu'il faut quand méme se rappeler les mots
de Levinas tellement durs sur Heidegger... ou il parlait de la cruauté, de la cruauté de cette
séparation entre autochtones et étrangers qui venait du mythe de I'Etre. Et dans son entretien
avec Sloterdijk je suis quand méme assez consterné que Alain Finkielkraut laisse Sloterdijk dire
en substance qu'il faut passer du paradigme de l'autre, qui est celui de Levinas, a celui de
I'ennemi, qui est celui de Carl Schmitt. Or I'ennemi comment le traiter selon Heidegger? Il faut,
dit-il, "l'anéantir totalement". Jamais un philosophe n'avait prononcé des paroles aussi
meurtriéres. Et en Allemagne vous avez d'autres auteurs comme Reinhard Linde, qui a publié
récemment un livre sur la "pensée totalitaire™ de Heidegger, qui parvient a des conclusions tout

a fait proches des miennes... en France on ne veut pas encore lire ces textes... terribles...

Brice Couturier : Je vous remercie beaucoup Emmanuel Faye.




Débat sur Heidegger a la bibliotheque Médicis

Le 23 février dernier, dans le salon de lecture de Bibliotheque Médicis, Jean-Pierre Elkabbach
réunissait Francois Fédier, traducteur et commentateur de Heidegger et Emmanuel Faye, auteur
de Heidegger, l'introduction du nazisme dans la philosophie. Les philosophes Monique Canto-
Sperber et Pascal David ainsi que 1’historien Edouard Husson participaient a un débat pour le
moins improbable. En voici la transcription. Le signe [...] signifie un moment de confusion
dans les débats ou un segment de phrase inaudible. .. (Il s'agit ici d'une deuxieme édition d'une

note déja publiée).

J-P. Elkabbach : Bienvenue ! L’émission Bibliotheque Médicis organise une rencontre
exceptionnelle a propos de celui que beaucoup considerent comme un des plus grands
philosophes du 20eme siécle, en tous cas un des plus influents, en France, Martin Heidegger
mort il y a 30 ans. Cette rencontre ici est unique, je le dis sans grandiloquence. C’est un fait :
elle n’a jamais eu lieu. Jamais méme elle n’a été possible. Heidegger avait adhéré au nazisme.
Tout le monde le sait au moins dans la période d’avril 33 a avril 1934 ou il fut recteur de
I’université de Fribourg, puis nomm¢é Fiihrer de I’université. On va tout raconter tout a I’heure.
Mais nul ne conteste, je pense, qu’il s’est associé au cours de cette période a la politique du
troisiéme Reich. Il I’a servi de pres, de loin nous le verrons. L’a-t-il inspiré ? Et plus tard et
quand I’a-t-il combattu ? Un philosophe doit-il rendre des comptes sur son engagement
politique et si cet engagement est le plus condamnable I’adhésion a I’époque au parti d’Hitler,
et méme si Heidegger a changé ensuite faut-il faire subir a ses ceuvres le méme sort qu’a la
propagande nazie ? Et est-ce, grande question, a ses contemporains de le juger ? En tout cas je
vous remercie les uns et les autres d’étre ici et de participer a cette émission de Bibliothéque
Médicis et d’essayer de nous éclairer au-dela des affrontements stériles je dirais en dépit de la
passion que vous essayez assez mal de contenir les uns et les autres. Plus que jamais la
philosophe Canto-Sperber sera indispensable a mes cotés. Alors voici deux auteurs
radicalement et violemment opposés. D’abord Frangois Fédier. Vous publiez chez Fayard avec
dix autres philosophes Heidegger, a plus forte raison. Votre nom est attaché a 1’apologie et a

la defense de Heidegger que vous avez connu et que vous avez méme fréquenté.

Francois Fédier : C’est vrai... Je... J’ai connu et j’ai fréquenté et pour moi cela reste un des
grands moments de mon existence. Mon existence de philosophe. Mon existence d’étre humain.

Et je suis evidemment tout heureux de pouvoir parler de cet aspect-1a qui n’est pas négligeable.



J-P. E. : C’est une longue et fid¢le amitié.

F. F. : Sans aucun doute. Je me souviens d’avoir lu dans le journal d’Eugeéne Delacroix une
phrase qui dit : « Le véritable grand homme est bon a voir de pres ». Je crois que je résume a

peu pres...

J-P. E. : Vous alliez le voir dans sa maison ou il était avec sa femme Elfride. VVous avez eu des

conversations.

F. F. : Nous avons organisé méme des séminaires qui ont eu lieu en Provence qui sont des

moments trés importants de la réception de Heidegger en France.
J-P. E. : Vous le traduisez.
F. F.: Je le traduis, je le traduis, je le traduis, oui...

J-P. E. : Et vous le défendez depuis toujours. Vous, Emmanuel Faye, vous publiez la réédition
en poche avec une nouvelle préface de votre livre qui avait fait énormément de bruit et de
scandale et pas seulement en France dans toute I’Europe Heidegger, ['introduction du nazisme
dans la philosophie. Dans la biblio essais. Et a vos c6tés 1’historien Edouard Husson qui est
presque un familier de I’émission Bibliothéque Médicis. Vous étiez venus récemment grand
expert du troisieme Reich et de cette époque la. A vos cdtés Francois Fédier vous avez Pascal
David, philosophe. Vous enseignez la philosophie a 1’université de Brest, et vous écrivez aussi
sur Heidegger. On va le voir. Vous participez a ces cahiers d’histoire de la philosophie
Heidegger sous la direction de Maxence Caron, et quelques philosophes et puis aussi vous faites
la notice biographique, on en reparlera tout a ’heure, de Martin Heidegger, Grammaire et
étymologie du mot étre, introduction en la métaphysique. Essai publié par le seuil. Nous allons
essayer d’€tre simple. Pour la plupart des francais qui vont peut-étre s’intéresser a ce que vous
représentez. Pourquoi la France est-elle le seul pays au monde ou s’affrontent a propos de
Heidegger des philosophes avec autant de violence, parfois de haine partagée et souvent les

textes a la main comme des preuves. Pourquoi d’abord Francois Fédier puis vous...

F. F. : Ecoutez, moi je dirais que ¢’est une chance que ¢a soit en France qu’un débat de ce genre
se déroule. Ca voudrait dire que la France est encore un pays ou I’on s’occupe de fagon réelle
des questions les plus importantes qui soient. Le débat que je souhaite est un débat qui met en

cause des choses extrémement graves. Et c’est pour ¢a que je trouve que... que ¢a se passe en



10

France cela signifie qu’on s’occupe encore de choses profondément graves, profondément

réelles...

J-P. E. : Dans quel sens... vues par vous...

F. F. : Parce qu’elles mettent en jeu évidemment une certaine conception de la vérité. Une

certaine conception de la philosophie.
J-P. E. : De la pensée...

F. F. : De la pensée bien évidemment. Et donc si voulez je pense que c¢’est tres trés, comment

dire, bon signe, qu’un débat de ce genre se déroule en France.

J-P. E. : Et pourquoi cette fascination pour le philosophe allemand Heidegger.

F. F. : Je me permettrais de vous dire que je n’aime pas que I’on emploie, a tort et a travers, le
mot fascination. Pour une raison trés simple c’est que le mot fascination est une attitude

fondamentalement non philosophique.

J-P. E. : [...] attention aux mots utilisés au cours de cette émission. Si on est fasciné on ne fait

pas fonctionner la raison, la logique.

F. F. : C’est la raison pour laquelle le titre de notre livre s’appelle Heidegger a plus forte

raison... Je tiens beaucoup a ce que I’on tente d’argumenter de maniére raisonnable. ..

J-P. E. : En évitant les caricatures et... la passion !

F. F. : Voila...

J-P. E. : Est-ce que vous vous étiez déja vus I’un et I’autre.

E. Faye : J’ai rencontré monsieur Fédier en 95. Nous avons treés brievement discuté ¢’était chez
monsieur Jacerme et je me souviens que vous m’aviez dit ce qui est remarquable dans I’ceuvre
compléte, dans la Gesamtausgabe de Martin Heidegger c’est que, disiez vous, « tout est bien ».
Alors je crois qu’aujourd’hui le moment est venu de voir ce qui est récemment paru, dans cette
ceuvre compléte, et je pourrais effectivement vous redemander si vous remaintiendriez
aujourd’hui cette affirmation. Pour le débat il y a effectivement un débat international, pas

seulement en France, j’ai eu I’occasion, depuis un an et demi que ce livre est paru de discuter



11

et de débattre en Allemagne, dans des universités allemandes, aux Etats-Unis, en Italie, en
France bien sdr aussi. Il est vrai qu’il n’y a qu’en France qu’on trouve parfois un certain ton qui

n’est pas dans notre...
J-P. E. : Et bien nous allons essayer de ne pas avoir ce ton Emmanuel Faye...
E. F. : C’est tout a fait que je souhaite.

J-P. E. : Alors Heidegger, Monique. D’abord qui est-ce ? Son parcours... Est-ce que vous vous
donnez un certain nombre de lignes ou est-ce que je m’adresse a Frangois Fédier ou a Pascal
David.

Monique Canto-Sperber : Adressez-vous a Francois Fédier. Mais laissez-moi vous dire d’abord
qu’un constat s’impose, ¢’est I’influence considérable de Heidegger, de la pensée de Heidegger
sur la philosophie francaise. Et dans des domaines de la pensée trés différents. Il y a bien sar
ceux qui se sont attachés a 1’ceuvre de Heidegger qu’on appelle communément en France les

heideggériens. Mais 1’influence c’est exercée bien au-dela et bien ailleurs.
J-P. E. : On peut citer des noms...

M. C-S. : Chez Sartre, méme si c’est au prix de ce que I’on peut considérer comme un
contresens sur la philosophie de Heidegger, mais également dans toutes les philosophies...

celles de Jacques Derrida...

J-P. E. : Althusser, Michel Foucault, mais pourquoi méme le pocte René Char...
M. C-S. : L’influence a été considérable.

F. F.: Mais Char est a mes yeux le plus grand résistant frangais au nazisme...
J-P. E. : Ha! C’est une bonne caution pour Heidegger !

F. F. : Je ne pense vraiment pas que Heidegger a voulu aller voir René Char parce que ce serait
pour lui une caution. Je pense au contraire qu’il a voulu aller voir René Char parce que c’était
un pocte et qu’il était extrémement, extraordinairement attentif a la parole poétique. Et le fait
que René Char ait reconnu en Heidegger 1’un de ses alliés substantiels me parait étre non pas

une preuve parce qu’il n’y a pas de preuve dans ces cas-1a, mais il y a... je dirais on devrait au



12

moins voir 1’idée que c’est un indice pour se calmer et pour ne pas lancer des accusations

folles.

J-P. E. : Le probléme qu’on vous posera c’est de savoir si en dehors de son travail sur Holderlin,
le pocte allemand, René Char connaissait toutes les ceuvres de Heidegger d’autant plus qu’elles
n’étaient pas encore traduites et qu’elles sont loin d’étre traduites... Alors Pascal David, dans
la notice biographique vous dites « né le 26 septembre 1889, a Messkirch, pays de Bade, entre
la haute vallée du Danube le lac de Constance d’un pére tonnelier d’une meére, d’une mere
qu’Heidegger disait d’une « discréte sollicitude ». Donc il est né d’un milieu catholique et de
gens simples. Et il est fils de sacristain. C’est Paul Francois Paoli qui écrit dans le figaro

littéraire de I’autre jour que le petit Martin a ét¢ méme enfant de cheeur.

P. D.: Ce qui n’est pas encore déshonorant...

J-P. E. : Pourquoi ? Qui vous I’a dit ?

P.D. : Non...

J-P. E. : Qu’est-ce qui a marque son enfance ? Ou qui a marqué son enfance ?

P. D. : Effectivement comme vous venez de le dire je crois que ¢’est un milieu simple, un milieu
paysan, un milieu catholique, la proximité des lieux saints et de la maison natale. Et les études
qu’il a entreprises, a partir de 1a, grace a des systémes de bourse parce que le milieu familial
qui était le sien ne lui permettait pas de suivre des études secondaires ou supérieures a fortiori

s’il n’y avait pas eu ces soutiens et ces bourses...

J-P. E. : Alors vous dites le chemin des écoliers va le mener a Constance, a Fribourg ou il va
apprendre le grec, le latin. 1l va suivre des études importantes. Bon, on accélére. En 1923 il est
nommeé professeur a ’université de Marbourg et I’année suivante il commencera, il sera recteur

de ’université. ..
P. D. : Non, la décennie suivante ...

J-P. E. : Dix ans, dix ans plus tard, oui oui en 33. Je voulais dire ¢’est a ce moment-la. A quel

moment il va connaitre son éléve Hannah Arendt, a quel moment ?

P. D. : A Marbourg...



13

J-P. E. : A Marbourg...
P.D.:En24-25...

J-P. E. : Hannah Arendt avec laquelle il aura une relation clandestine, une liaison qui va durer
longtemps et ils se seront revus, je pense, aprés la guerre. Elle, elle est juive. Comment est-ce

possible avec Heidegger dont on dit qu’il était antisémite.

P. D. : ¢an’est possible d’envisager de manicre saine et sereine cette question que si 1’on part
d’un autre postulat que celui que vous venez d’indiquer. Et je me permettrai... J’ai peut-étre
mal entendu mais j’ai cru entendre un lapsus dans votre présentation tout a I’heure au début de
I’émission lorsque vous avez dit que Heidegger, en 1933, a été « Fiihrer » de ’université. J ai

peut-étre malentendu mais c’est « recteur ».

J-P. E. : J’ai dit les deux.

P.D. : Ha! D’accord...

E. Husson : Il utilise le terme de Fihrer le « recteur Fihrer ».

P. D. : « Fiihrer » a le sens de guide en allemand... [inaudible]...

E. H.: En Allemagne, a cette époque, « Fihrer », ¢a, tout le monde sait ce que cela veut dire.

J-P. E. : ¢a, c’est la touche de I’historien...

E. H. : 1l faut préciser...

J-P. E. : La philosophie aura besoin quelques fois de I’historien. On fera appel a Edouard

Husson chaque fois qu’il le pourra...

M. C-S. : ... sur ’histoire... Hannah Arendt était loin d’étre la seule éléve juive et éléve tout a

fait appréciée de Heidegger. Il y en a eu beaucoup d’autres. Héléne Weiss. ..

J-P. E. : Mais ¢a c’est une sorte de contradiction, de surprise. Beaucoup de philosophes qui
I’ont présenté, en France, qui I’ont soutenu au moins dans les premiers temps comme Jean
Wahl, comme Emmanuel Levinas ont été a un moment ou a un autre influencés par Heidegger.

Et un de ces maitres sera Edmond Husserl qu’il abandonnera peut-étre a un certain moment ou



14

qu’il trahira je ne sais pas. Ou qu’il oubliera de maniére opportune a 1’époque, au moment en

particulier de la fin de vie de Husserl et de ses obséques, non ?

E. Faye : Je pense que, sur la question de Heidegger, il y a une distinction essentielle qui doit
étre faite. C’est la distinction entre 1’ceuvre méme de Heidegger avec tous les textes que nous
pouvons tous lire, nous ne pouvons pas tous les lire, mais nous pouvons en lire un certain
nombre. Et puis la réception, I’influence, qu’il a pu avoir. Il a eu des disciples. Il a eu aussi tres
tot des adversaires et des critiques comme Gunther Anders qui fut son étudiant mais qui tres

vite sera un des principaux critiques allemands philosophes de Heidegger... encore Adorno...

M. C-S. : Grand philosophe (il s agit de Giinther Anders) d’ailleurs qu’on redécouvre en ce

moment.

E. F. : Glnther Anders a écrit un gros livre Uber Heidegger ou notamment il y a une mise en
parallele tres trés précise entre Hitler et Heidegger et je souhaite que ce livre, comme celui des
philosophes critiques allemands de Heidegger, soient traduits en francais. Mais sur I’ceuvre
méme nous avons depuis peu, depuis deux ans pour certaines lettres, quatre cing ans pour les
cours que j’ai amené, assez de textes pour pouvoir voir que Heidegger est animé par un dessein
fondamental, qui est porteur de toute son ceuvre. Ce dessein c’est celui de la domination radicale
de ce qu’il nomme la deutsche Rasse, la race allemande. Il I’exprime d’abord dans des lettres,
il ’exprime ensuite dans ses cours. Je vais quand méme lire deux ou trois phrases de Heidegger
qui justifient ce que nous pouvons dire de lui. Dés octobre 1916 Heidegger écrit a sa future
femme Elfride. « L’enjuivement — Verjudung — des universités est effrayant. Et je pense que la
race allemande — deutsche Rasse — devrait trouver assez de force intérieure pour parvenir au
sommet. » Alors la c’est un propos privé dans une lettre mais dés que Heidegger pourra
publiquement s’exprimer, ¢’est-a-dire dans ses cours des années 1933-34, qu’est-ce qu’il

enseigne a ses étudiants ? Je lis dans le cours de I’hiver 33-34...

J-P. E. : Attendez. Sur cette phrase de 1916 la lettre, a la femme, il y a effectivement ces mots
?

F. Fédier : Bien sQr. Mais vous savez que Heidegger écrive une stupidité ¢’est trés possible. Ca

c’en est une. Mais dire que voila la source de la pensée de Heidegger c’est proprement insense...

E. F.: Alors ce que je dis...



15

J-P. E. : Attendez. Nous essayons de comprendre. Edouard Husson... a ce moment-1a, dans

I’université allemande, Heidegger était le seul...

E. Husson : 1916 c’est important parce que c’est un tournant. C’est le moment ou
I’antisémitisme s’implante en Allemagne et I’antisémitisme qui va mener au nazisme. Cela veut
dire quoi. Cela veut dire, moi je réagis en historien, Heidegger, on m’apporte ce document,
Heidegger, professeur, philosophe plus tard, est trés réceptif a I’air du temps. Et, alors c’est
peut-étre une bétise, mais c’est une bétise tres précoce. Il faut le regarder, je veux dire. Si je
peux me permettre une simple remarque sur le débat francais auquel vous faisiez allusion, ce
qui me frappe c¢’est comment, dés qu’on décontextualise la pensée de Heidegger, le réflexe
qu’on a sur la plupart des autres penseurs c’est de les voir dans leur époque. Alors la, au
contraire, on a tendance a vouloir lire cette pensée de maniere intemporelle. Je vous donne un
exemple tres simple. J’en profite pour dire que pour moi, comme historien, le livre d’Emmanuel
Faye est méthodologiquement irréprochable. Et il y a quelque chose que j’aime beaucoup dans
son livre c’est que quand il fait une traduction frangaise il donne toujours le texte allemand.
Donc on peut vérifier. Et alors je vous dis une citation donc de Einfurhung in die Métaphysik .
« Un état, il est, en quoi consiste I’étre, en ce que la police arréte un suspect ». 1935 ! Si vous
lisez I’allemand, die Staatpolizei c’est la « Stapo ». « Stapo » ¢’est la « Gestapo ». Je veux dire,
on peut dire aprés ¢a que cette pensée échappe a son engagement sous le nazisme, je suis tout
pres a en discuter, mais je sortirai de mon rdle puisque c’est aux philosophes de trancher. En
revanche, comme historien, je ne peux pas laisser dire que Heidegger n’a pas été¢ viscéralement

nazi de 1933, et peut-étre méme avant, a 1945.

J-P. E. : Monsieur Fédier va répondre... Vous direz que c’est une nouvelle bétise. Ou une

mauvaise traduction. Allez-y.

F. F. : Monsieur Husson, historien... Vous dites qu’il faut considérer les choses dans leur
époque. Alors moi je vous demande : est-ce que 1I’on peut dire que ce qu’a dit, de maniére je
répete stupide, Heidegger en 1916 alors qu’il est encore étudiant, encore en train de chercher sa
voie, il n’a pas encore trouvé sa voie, que c’est ¢a la clé de tout ce qui suit. Attendez une
seconde, parce que j’ai encore quelque chose a propos de votre citation. Votre citation, bien
str, s’arréte a I’endroit que vous dites quand il dit I’Etat est-ce que c’est le fait que la police

d’Etat arréte un suspect. Qu’est-ce qui aaprés ? Pourquoi ne citez-vous pas ce qu’il y a apres...

J-P.E.: Apres?



16

F. F.: ¢ac’est une méthode... Apres il dit ¢’est évidemment pas ¢a. ¢a ne suffit pas a faire un
Etat, ¢ca. Alors ¢a c’est la méthode constante de monsieur Faye, c’est-a-dire que... il cite des

textes qui sont evidemment scandaleux si on les arréte la monsieur Faye arréte la citation.
J-P. E. : Mais c¢a fait beaucoup de phrases scandaleuses.
F. F.: Maisnon!

J-P. E. [confusion dans les répliques] : On ne va pas s’attarder la-dessus... Continuez ! 1l est

nommé recteur a Fribourg donc...

F. Fédier : Il n’est pas nommé, il est élu !

J-P. Elkabbach : Elu, élu ! C’est-a-dire ils se ressemblent tous.
F. F.: Pardon ?

J-P. E. : lls se ressemblent tous. Ils sont du méme milieu idéologique, les professeurs. Sinon ils

ne seraient pas la dans ce corps, ou collége électoral je suppose...

F. Fédier. : Non, non, attendez, il faut étre horriblement précis. Le personnage, le professeur
qui devait étre élu recteur en 1933 est social-démocrate. C’est le professeur von Miillendorf. Il
devait étre ¢lu et c’est von Miillendorf lui-méme qui est allé demander a Heidegger d’accepter

I’idée qu’il puisse étre €lu recteur.

E. Husson : Ce n’est pas ce que dit Hugo Ott, grand historien, qui dit que von Millendorf a
¢té contraint a la démission sous I’amicale pression de ses colleégues. Si vous parlez d’histoire
a ce moment la parlons des travaux qui ont été faits et le contexte de la nomination de Heidegger

au rectorat est tres précis, soyons précis, horriblement comme vous dites.

F. Fédier : Monsieur Husson est-ce que vous acceptez I’hypothése que toutes les études
historiques ne sont pas faites avec, comment dirais-je, le souci premier de... ¢’est pourquoi tout
a I’heure je disais que cette question met en jeu la vérité... Est-ce que la question est de

démontrer, a priori, que Heidegger est nazi. Voila la question...

E. Husson : Stirement pas. Au contraire ¢’est avec les textes. C’est avec les textes ! [Confusion].



17

J-P. E. : Je reviens a la notice, vous allez voir. Je reviens a la notice biographique, de Pascal
David. Vous dites : « Ayant commis une erreur d’appréciation sur la nature du régime, qui
s’installe en Allemagne fin janvier 1933, Heidegger, qui ne s’est jamais rallié toutefois a son
idéologie, et I’a méme combattue, accepte d’étre recteur de 1’université de Fribourg en mai
1933 comme d’étre inscrit sous certaines conditions au parti nazi. Ce qu’il semble avoir compris
alors comme une simple formalité administrative et nullement comme I’acte militant d’une
adhésion ». Vous vous rendez compte ? Le nombre de... Vous dites « c’est une erreur
d’appréciation ». Simplement, on peut se tromper. Il ne s’est jamais ralli¢ a 1’idéologie. Bon,

vous confirmez. ..
P. David : Je confirme.

J-P. E. : On va voir tout a I’heure s’il y a des textes. Il ’a méme combattue, 1’idéologie du

troisieme Reich...
P. David : Oui. Dans ses cours notamment entre 1934 et 1945. Des cours publiés aujourd’hui...
J-P. E. : C’est dans cette ceuvre ¢’est la premiére fois que je vois que deux éditeurs...

P. D. : Oui.

J-P. E. : Vous savez lesquels, Alain Badiou et Barbara Cassin, disent qu’ils tiennent a se
désolidariser de la notice biographique que conformément au principe de cette collection ils ont

demandé¢ a Pascal David de rédiger... Vous lui passez trop de choses a Heidegger ?
P. D.: Cen’est pas a leur honneur.

F. Fédier : Aux yeux de certaines personnes on passe beaucoup trop de choses. La question que
je repose a I’historien : aurons-nous la possibilité de dire tout ce qui a été dit et fait par

Heidegger. Par exemple je veux poser une question a monsieur...

E. Husson : Est-ce que je peux y répondre... [...] Je donne un autre exemple. La c’est un texte
que vous avez edité vous-mémes. « Allocution a la cérémonie du solstice d’été du 24 juin 1933
». Alors il faut savoir parce que je respecte les faits. 1l faut savoir que la cérémonie du solstice
d’été est une cérémonie fondamentale pour I’adhésion au nazisme. C’étaient les étudiants

nationalistes qui pratiquaient ca...



18

J-P. E. : Nous sommes en quelle année ?

E. H. : Nous sommes en 1933, le 24 juin. Que Heidegger se rende a cette cérémonie c¢’est un
geste d’allégeance extrémement fort. Et ¢’est une adhésion a 1I’idéologie elle-méme. Pourquoi...
parce qu’il y a une adoration du culte du soleil. La volonté d’un néo-paganisme. Tous les SS
devaient assister a ce genre de cérémonie. J’ai chez moi un tas comme ¢a de directives de la
SS. Chaque année, année apres anneée, disant : « vous allez a la cérémonie du solstice ». Et alors,
ce qui est trés intéressant ¢’est qu’en plus, en rapport, avec cette cérémonie-la, cette année-1a,
il y a eu un autodafé symbolique. On est dans quelque chose d’extrémement lourd. C’est une

adhésion au nazisme explicite. Apres ca...

J-P. E. : Alors la réponse de Francois Fédier, et vous vouliez poser une question a Emmanuel
Faye. Essayons de ne pas faire de caricature. Et en méme temps d’éviter... on ne va pas ouvrir
une nouvelle fois le proces il est engagé depuis longtemps. Mais d’abord vous répondez a ce

que dit Edouard Husson, et ensuite vous posez votre question a Emmanuel Faye.

F. Fédier : Nous sommes la au cceur de ce que Jean-Pierre Elkabbach vient a juste titre de
souligner a savoir ce que Pascal David appelle I’erreur d’appréciation. Ma question, monsieur
Husson : est-ce que Heidegger, 1’année suivante par exemple ou il y aura d’autres

manifestations de ce type, est-ce qu’il y est allé ?

E. Husson : Alors Heidegger n’y va pas ’année suivante mais, par exemple en 1935, il parle
de la SS comme I’exemple méme de la construction organique, la méme SS qui participe a ces

céréemonies.
F. F. (rit) : Bien sar !
P. David : [C’est quoi] la «construction organique » ?

E. H. : Ha ! Ecoutez, dans la langue allemande de 1I’époque, bien sir que si, il ne faut pas le

décontextualiser. ..
F. F.:Non non non...
J-P. E. : On va écouter les philosophes.

F. F.: Permettez-moi de dire quelque chose a propos de ce que vient de dire monsieur Husson...



19

J-P. E. : Posez votre question a Emmanuel Faye s’il vous plait.

F. F. : Ce vous dites 1a ¢a voudrait dire que les expressions qu’emploie volontairement
Heidegger dans un contexte, j’ajoute : dans un contexte, ou il faudrait quand méme aller voir
ce qu’il y a dans le contexte. Or vous sortez du contexte et vous dites : c’est une preuve
d’allégeance. Alors qu’en réalité, si vous prenez bien I’ensemble de ce qu’a dit Heidegger I’idée
de construction organique de I’état c’est quelque chose qu’il soumet a une critique

fondamentale.
E. Husson : Il n’était pas obligé de prendre cet exemple a cette époque.
F. F. : Pouvez-vous me dire s’il n’y a pas de meilleur exemple a prendre!

E.H.:La SSc’est]’organe par excellence du régime nazi. Et « construction organique », dans

ce contexte, est positif chez lui.

J-P. E. : Alors la question a Emmanuel Faye.

F. F. : Mais pourquoi dites-vous que chez... vous savez mieux que moi !
E. H. : Ha! J’ai lu les textes, comme vous ! En allemand, comme vous !

J-P. E. : 1l les a traduits. Il les a lus et traduits. [...] Frangois Fédier alors la question que vous

voulez poser.

F. F. : La question, par exemple, naturellement monsieur Faye n’a pas eu connaissance, parce
que ¢a n’est pas encore publié, la publication des ceuvres dont il prétend, dans son livre, qu’est
entierement faite pour dissimuler etc. etc. J’ai eu I’occasion de voir un texte écrit par Heidegger
a I’automne 1934 dans lequel Heidegger déclare : « le national-socialisme est un principe
barbare ». 1934 ! Alors évidemment ce n’est pas encore publié. Alors je vous dis simplement

: faites-moi confiance, cela sera publié un jour.

E. Faye : [...] J’ai vraiment plusieurs choses a dire. Premiérement Heidegger a effectivement
été nommé recteur-Fuhrer le 1*" octobre 1933 en vertu de la constitution nazie qu’il a contribué
a ¢laborer avec le Gauleiter Wagner. [ ...] Le deuxieme point, maintenant, vous citez monsieur
Fédier un texte qui se trouve dans les cahiers noirs. Les cahiers noirs, ce sont 33 cahiers que

Martin Heidegger aurait écrit pendant quarante ans. ..



20

F. F.: Auratt...

E. F. : Aurait parce que je ne peux pas les voir. Si I’exécuteur testamentaire, a savoir, le fils
Heidegger, m’autorise, comme j’en ai fait I’appel dans le Monde, et comme j’ai été relayé dans
une revue allemande de l’universit¢ de Saarbriick par une quarantaine de chercheurs
internationaux pour qu’on puisse voir ces archives je pourrais voir a ce moment la ces cahiers
noirs. Pour I’instant, ce que je voudrais dire parce qu’on parle de vérité, le fils Heidegger, car
c’est lui dont il s’agit et vous en étes en quelque sorte le mandataire en France. Le fils Heidegger
lorsqu’il a publié¢ des textes de I’année 33 a affirmé au tome 16 que son peére n’avait pas de
tendance fasciste et qu’il n’avait voté en 32 que pour le petit parti des vignerons du Wiirtemberg.
Or, dans mon livre, j’apporte la preuve pour la premiére que Heiddeger a voté dés 32 pour la
NSDAP, pour le parti nazi. Et il le dit dans une lettre inédite a [...] Bultmann que j’ai pu
consulter. Que se passe-t-il ? Et bien aussitot le fils Heidegger a été obligé de se rétracter. Et
dans une lettre a la Frankfurter Allgemeine il dit : effectivement mon pére a voté pour le parti

nazi en 32 mais ¢’¢était obligé par sa femme Elfride.

J-P. E. : Bon, alors, Franc¢ois Fédier. Heidegger lui-méme a regretté son engagement. [...] Quel
était, pour vous qui le connaissiez, quel était la nature de ses rapports avec le régime nazi. Pour

vous... pour aujourd’hui...

F. F. : Pour moi, aujourd’hui, la nature des rapports de Heidegger avec le régime nazi a ét€ une

opposition philosophique.
J-P. E. : Apres une adhésion...

F. F. : Aprés une adhésion dans laquelle il pensait a I’époque qu’il était possible de passer des
compromis. Et ce que je dis moi, c’est que passer des compromis, ¢a n’est pas encore entré dans
la compromission. La preuve c’est que quand il s’est rendu compte qu’il ne pouvait pas passer

compromis sans arriver a la compromission il s’est retiré.

J-P. E : [ n’a jamais été un ennemi déclaré du régime nazi. On ne 1’a jamais vu dans la liste des

résistants au troisieme Reich.

F. F. : Non, c’est évident. Je suis tout a fait d’accord avec vous. C’est tout a fait clair je ne

confonds pas les résistants comme René Char et le type de résistance qui est tout autre et qui



21

est évidemment pour nous extrémement difficile a comprendre dans la mesure ou nous pensons

qu’il aurait fallu, par exemple faire des attentats. ..

J-P. E. : Non non non... il aurait pu faire comme son ami Karl Jaspers, I’autre philosophe

allemand, grand philosophe, qui est parti a Bale, en Suisse...
F. F. : Mais non'!

J-P. E. : C’est vrai que lui avait une épouse juive, Gertrud Mayer, et qu’il est all¢ a Bale. [...]

Ce que Heidegger lui a reproché dans une lettre qui a été publiee récemment en francais.

F. F. : C’est pas tout a fait exact. Jaspers est rest¢ pendant toute la durée du nazisme et de la
guerre a Heidelberg. Il est parti a Bale apres la guerre, pas avant la guerre. Est-ce que vous
savez, monsieur Faye, est-ce ce que je dis est vrai ? Ou plus exactement monsieur Husson

puisque vous €étes 1’historien...

E. Faye : Je veux bien répondre a votre question. Ce qui est important Ia, puisque vous parlez
d’épreuve de vérité, vous dites ce qui faut voir dans les textes, moi je prends un texte qui a été
publié seulement en 2001. C’est le cours, donc, de I’hiver 33-34. Et que dit Heidegger ? 1l dit
que : « Lorsque le Fiihrer, aujourd’hui parle toujours de 1’éducation pour la vision du monde
national-socialiste ¢a ne veut pas dire n’importe quel slogan. Ca signifie la mutation totale de
I’existence de I’homme. C’est le combat méme ou se décide, dit-il, qui sera I’esclave et qui sera

le maitre. » Et, ajoute Heidegger...
J-P. E. : Il le dit pour I’approuver ou le condamner ?

E. Faye : Bien sir, bien évidemment, il I’approuve. Il dit, et il le souligne, « c’est un projet
mondial, ¢’est une mutation totale ». Et Heidegger va beaucoup plus loin encore dans ce texte.
I affirme deux choses qui me font dire, et soutenir d’apres les textes, que le projet de Heidegger
esquissé dans sa lettre de 1916 est ici explicitement un projet de domination de la race
allemande et d’extermination totale du juif assimilé dans le peuple allemand. Je dois lire les
deux textes qui prouvent cela. Dans le premier Heidegger parle, je cite, page 89 « de conduire
les possibilités fondamentales de 1’essence de la souche originellement germanique jusqu’a la
domination ». C’est presque une citation de ce que Hitler dit dans Mein Kampf lorsqu’il dit qu’il
veut « conduire les éléments raciaux originaires du peuple allemand jusqu’a une position

dominante. » Et ce n’est pas seulement une domination dont parle Heidegger. Que dit-il ? Il dit,



22

a ses ¢tudiants : « Pour que I’existence ne soit pas hébétée, et bien il faut identifier I’ennemi,
non pas I’ennemi hors de I’Allemagne, mais I’ennemi greffé sur la racine de I’existence du

peuple allemand » Et pourquoi I’identifier ? Avec pour but, dit-il «son extermination totale ».
J-P. E : Francois Fédier, vous avez I’air accablé parce que vous venez d’entendre. Allez-y !

F. Fédier : Je ne suis pas du tout accablé parce que nous avons répondu dans le livre a cette

argumentation.

J-P. E. : Il y a 600 pages ! Mais sur ce point qu’est-ce que vous voulez dire?
F. F. : Il faut se référer a ce que I’on dit. Tout ¢a est un mélange...

E. Husson : Redites-le ! Redites-le ! C’est intéressant pour le débat.

F. F. : C’est un mélange dans lequel tout finit par renvoyer a tout.

E. Husson : ... C’est clair : « Extermination totale de ce qui est greffé sur I’essence du peuple

»,

J-P. E. : Pour ceux qui ne liront pas les 600 pages qu’est-Ce que vous repondez.

F. F. : Je réponds encore une fois que c’est une maniere de lire qui prend les termes... en
philologie... vous n’étes pas philologue mais en philologie on parle d’une lexio pessima. A

savoir la lecture la pire possible.

J-P. E.: Alorsil les a écrites ces phrases ?... Monique ! Pourquoi il a provoqué ces tremblements
de terre dans la pensée ? Pourquoi et a partir de quand ? Monique Canto-Sperber : Mon
sentiment, sur cette discussion, est que juger un philosophe, I’incriminer, lui faire un proces est
une chose tres grave. Je crois qu’on peut distinguer entre trois catégories. D’abord ce que

Heidegger a fait ; ensuite ce qu’il a laissé faire ; et pour terminer ce qu’il n’a pas fait...
J-P. E : En résumant, premieérement, ce qu’il a fait...

M. C-S. : Ce qu’il a fait. Il y a, a charge, incontestablement d’aprés Hugo Ott, ces lettres de
dénonciation qui sont écrites a la machine par Heidegger lui-méme semble-t-il. Du moins c’est
la thése de Hugo Ott et qui dénonce deux philosophes, collégues de 1’université de Fribourg. Il

y a egalement sa signature au plébiscite deux plébiscites organisés par Hitler aux lettres de



23

soutien. Mais, encore une fois, il n’était pas le seul a le faire et toute I’université allemande, en
tous cas un peu pres toute 1’université de Fribourg 1’a fait y compris les plus grands qui ne sont
pas, eux, 1’objet d’un tel proces. Et puis il s’est entouré¢ de personnages trés trés peu
recommandables et qui ensuite sont devenus des nazis notoires et d’ailleurs dont certains ont
été jugés a Niremberg. Ensuite ce qu’il a laissé faire. Et bien qu’a-t-il laissé faire. Il a laissé en
effet ses collegues juifs étre écartés de 1’université sauf deux dont il a pris la défense. Il a laissé
faire des autodafés de livres. Personne n’a démontré qu’il y avait assisté ni méme qu’il les avait
commandés. Mais il les a laissé faire. Mais combien de choses, combien de personnes ont laissé
faire au méme moment. Ceux qui se sont engagés... sont une extréme minorité, il ne faut pas
I’oublier. Et enfin troisiémement, ce qu’il n’a pas fait. Et bien que n’a-t-il pas fait et bien il ne
s’est pas rétracté publiquement. Il n’a pas exprimé publiquement ces regrets. Mais pardonnez-
moi de considérer, pour moi qui respecte avant toute chose la liberté de pensée que, a chacun
de choisir. S’il exprime ses regrets ou s’il ne les exprime pas. On ne peut pas imposer a un

philosophe de regretter quelque chose. En tous cas de le faire publiquement.
J-P. E. : Francois Fédier.

F. Fédier : Heidegger ne s’est pas rétracté publiquement tout simplement parce que pendant
toutes les années qui vont de son retrait du rectorat jusqu’a la chute du nazisme il a, a sa maniere,
tenté, peut-étre cela n’a aucun effet immédiat, mais il a tenté de penser de telle maniére que
ses étudiants comprennent que ce qui se passait pendant ce temps-la était une abomination.

Voila mon opinion...

J-P. E. : Apres la guerre il est interdit d’enseignement. On I’écarte de toute 1’université
allemande. Et ce sont ses pairs qui I’ont condamné, méme, que vous dite, ¢’était sous les
autorités francaises qui ont fait appliquer ce que les allemands avaient dit. Un an avant sa mort
Heidegger a programmé la publication intégrale de ses ceuvres. Est-ce qu’il y a 100, 108, 110

volumes.

E. Faye : Il y aura 102 volumes. Il y en a 67 parus dont ce volume programmé par Heidegger.
C’est-a-dire que non seulement il ne désavoue pas son nazisme mais il transmet aux générations
futures, c’est-a-dire & nous et a nos enfants ces textes, sans aucun repentir, sans aucune note de
regret, ou, nous le savons depuis 2001, il préconise I’extermination totale de I’ennemi intérieur.
Et ce texte est tellement accablant, que j’y consacre un chapitre entier, le chapitre 6 de mon

ouvrage, et ce chapitre n’est d’ailleurs pas un instant discuté...



24

J-P. E. : Est-ce que je peux vous demander... Pourquoi cette obsession de Heidegger ? Je n’ose

pas dire pourquoi cette haine ou cette sorte de traque constante a Heidegger ? Allez-y !

E. F. : Je pense que la question d’une obsession de Heidegger doit étre posée a ceux qui, depuis
40 ans ou 50 ans, sont dans une sorte d’allégeance a son égard. Pour ma part, si vous voulez,
j’ai fait de tout autres recherches et c’est il y a 5 ans, que découvrant un séminaire inédit de 35.
Parce que, lorsque j’étais étudiant, on me disait, et ¢’est ce que disait monsieur Fédier, il y avait
une compromission de circonstances de Heidegger. Et voila qu’en 77 je faisais un mémoire sur
Heidegger a la Sorbonne, je vois le testament de Heidegger, c’est-a-dire son entretien au
Spiegel. Et que dit-il dedans. Que laisse-t-il. Il dit les national-socialistes sont allés dans une
direction satisfaisante dans leur relation de ’homme et de la technique. Quand j’ai lu ¢a je me

suis dit si ¢’est ¢a qu’il nous laisse ¢a contredit tout ce qu’on prétendait en France...
J-P. E. : Il y a des pans entiers de son ceuvre qui sont méconnus, hein?

E. F. : Sur cette relation de I’homme a la technique, ce que je voulais dire... ce qui est terrible...
c¢’est que, maintenant, nous savons que, en 49, dans une conférence, Heidegger, a Bréme, a 0sé
dire la chose suivante. Il a os¢ dire, et c’est une phrase si grave qu’il I’a surtout supprimée quand
il a publiée au début des années soixante sa conférence. Il a dit : « L agriculture est une industrie
alimentaire motorisée dans son essence, le méme, que la fabrication de cadavres dans les
chambres a gaz. » Et avec une phrase aussi terrible qu’a-t-il voulu faire ? Et bien, d’une part, il
nie complétement I’intention génocidaire des nazis comme pour faire oublier qu’il a lui-méme
appelé a I’extermination. Et d’autre part c’est la défaite des nazis, en 44-45, qui a stoppé
I’extermination des juifs d’Europe. [...] Je voulais juste vous dire un point... J’étais consterné,
plus que consterné par le testament du Spiegel mais c’est seulement depuis 5 ans, depuis ces
textes, que je découvre jusqu’ou est allé dans son ceuvre méme, dans sa pensée, c’est ¢a qui est
important, le nazisme de Heidegger. Et donc mon livre est fait non pas pour revenir sur des faits
établis, par les historiens, et qu’il faut rappeler visiblement, mais pour venir au cceur de son

acuvre.

J-P. E. : Pourquoi, a partir des mémes textes, tellement de différences. Vous avez I’air consterné.

Alors allez-y.

P. David : Je ne suis pas du tout consterné. Parce que, ce que Heidegger écrit, reste a interpréter

et c’est la grande lacune des écrits de monsieur Faye, et je signale que la phrase qui vient d’étre



25

citée sur le « méme », qui n’est justement pas la « méme chose », ce n’est justement pas ce qui
revient au méme. C’est effectivement le méme en allemand.[...] Il y a 4 pages de commentaires

de Gérard Guest dans cet ouvrage qui parlent d’une « mémeté différenciée ».
J-P. E. : Et vous Francois Fédier. .

F. F. : Je ne peux pas dire autre chose. Moi ce qui m’étonne c’est que il y a une sorte
d’obstination a vouloir prouver quelque chose que je ne peux absolument pas accepter.
L’extermination des juifs européens par le régime nazi est une a-bo-mi-na-tion ! [...] On me
traite, moi, de négationniste ! Je vous prie, monsieur, de faire trés attention a ce que vous allez

dire maintenant.

E. Faye : Monsieur Fédier, il est tres important que le public sache que vous avez écrit un
texte qui s’appelle « mécanique de la diffamation » dans lequel vous avez des propos sur Jean
Beaufret et sur les chambres a gaz et sur Maurice Bardéche qui sont extrémement troublants.
Ce texte est tellement troublant, je vais vous poser la question, que ni Gallimard ni Fayard ne
I’ont publié. Or je constate que depuis le 25 janvier vous 1’avez rendu public sur Internet. Donc

je voudrais savoir... [...]. Vous refusez tout propos négationniste n’est-ce pas ?
F. Fédier : Evidemment, bien évidemment. C’est ce que je viens de dire.

J-P. E. : De la maniere la plus ferme. Mais ce n’est pas parce que vous traduisez, vous soutenez

Heidegger.

F. F. : Attendez, attendez... Je voudrais demander quand méme a monsieur Faye, puisqu’il a
cité cette phrase : « la fabrication de cadavres dans des chambres a gaz et des camps
d’extermination ». Par quel miracle d’interprétation pouvez-vous dire que c’est un propos

négationniste.

E. Fa. : Je n’ai pas dit ¢a de ce propos. Le probléme...
F. F.: Vous n’avez pas dit ¢a ? Tiens tiens...

E. Fa. : Non, je n’ai pas parlé de négationnisme...

F. F.: Vous avez parlé de « négationnisme ontologique ».



26
E. Fa. : Bien stir, ¢’est beaucoup plus grave... C’est a propos de I’autre texte.
F. F. : Vous vous gargarisez monsieur.
E. Fa. : Jean Beaufret, le 22 octobre 1978, a écrit a Faurisson...
J-P. E. : Grand disciple francais de Heidegger que vous avez tres bien connu...
F. F.: Laissez-le parler.
E. Fa. : Monsieur Beaufret a écrit au négationniste que nous connaissons Robert Faurisson...
F. F. : Que nous connaissons !
E. Fa. : Bien oui...

F. F. : Que nous connaissons ! Est-ce que Jean Beaufret en 1978 connaissait le négationniste

Faurisson ?

E. Fa. : Bien entendu puisque Faurisson venait de publier, dans 1’ Express, des textes accablant
ou il disait : « la bonne nouvelle »... Je dois rappeler les faits pour répondre a votre question.

Le commissaire aux questions juives Darquier de Pellepoix...

J-P. E. : Donne une interview a 1’ Express. Il était en exil en Espagne... cela fait un scandale

etc. etc. Quelle conséquence ?

E. Fa. : Il dit « a Auschwitz on n’a gazé que des poux » ! Cette chose effroyable. Et que dit a
ce moment la monsieur Faurisson il dit que et bien que « les chambres a gaz et I’extermination
sont un seul et méme mensonge ». Il dit « c’est la bonne nouvelle ». Il le publie dans des lettres
au Matin, a I’ Express. A ce moment la Jean Beauffret lui écrit et dit « J’ai fait le méme chemin
que vous et me suit rendu suspect pour avoir fait état des mémes doutes. » Et monsieur Hugo
Ott, lorsqu’il a vu cela, dans la préface de son livre dit quelle ombre cela portait sur cette

réception de Heidegger.

J-P. E. : Ce qui est formidable c’est que vous pouvez vous expliquez en direct avec nous sur

Bibliotheque Médicis. Alors monsieur Fédier.



27

F. Fédier : J’ai publié, en 1995, un texte dans un livre qui s’appelle Regarder voir, qui s’appelle
Lettre a monsieur Hugo Ott, dans laquelle j’explique mon point de vue. C’est-a-dire :1. Jean
Beaufret n’a jamais assimilé ce que vous venez de dire tout a 1’heure, a savoir la phrase de
Faurisson, ¢’est un seul et méme mensonge. Je me souviens d’avoir parlé¢ a Jean Beaufret de
cette question dans laquelle il m’a dit « le fait de I’extermination est indubitable ». Par

conséquent je le dis. Et vous allez évidemment me traiter de tous les noms...

J-P. E. : Non ! Peut-étre pas. Peut-étre qui ne recommencera pas de vous traiter de révisionniste

ou de négationniste non ? Vous continuez...

E. Fa. : Je n’ai jamais trait¢ monsieur Fédier de négationniste. Ce que je dis c’est que vous
défendez une position qui est celle de Jean Beaufret et cette position est explicitement

négationniste.

F. F. : Non elle n’est pas explicitement négationniste pour la simple raison que quand un
individu écrit dans une date donnée, monsieur 1’historien, une date : 1978, « j’ai fait état des
mémes doutes ». Si I’on dit ces doutes cela revient a ce qu’a dit Faurisson ensuite on est en

train de faire une carambouille.

J-P. E. : Qui peut me dire, en quelques phrases, et c’est scandaleux, ma question est scandaleuse,

la pensée de Heidegger.
F. F.: Je peux vous dire, la pensée de Heidegger sur ce point...

J-P. E. : Non non non, pas sur ce point, en général... Pourquoi elle a influencé autant de

philosophes.
F. F.: L’une des choses les plus étonnantes...

J-P. E. : Je voudrais rappeler qu’ici, en dehors de I’historien Edouard Husson, il n’y a que des
philosophes. Et quand on vous entend on se dit : ils sont quelques fois vifs pour ne pas dire
assez véhéments. Alors qu’est-ce qu’il y a dans la pensée de Heidegger depuis 1927, Sein und

Zeit, Etre et Temps ou | *Etre et le temps.

F. F. : Etre et temps. L’une des choses les plus commotionnantes de la pensée de Heidegger
c’est qu’effectivement qu’un grand nombre de nos notions habituelles deviennent littéralement

obsolétes. Par exemple la distinction entre le général et le particulier. C’est pourquoi je dis,



28

c’est mon opinion, que la question que nous sommes en train de traiter en ce moment, a savoir
cette question comment Heidegger pense-t-il I’extermination, est une question de la plus grand
importance et de la plus grande gravité. [...] Or je dis ce que nous permet de penser Heidegger
aujourd’hui c’est que le phénoméne de I’extermination n’est pas réductible a tout ce qu’on est
en train de dire en ce moment. C’est un phénomeéne qui est significatif de I’état du monde dans

lequel nous nous trouvons. Si vous prenez la quatrieme de couverture, de notre livre...

J-P. E. : Oui oui le nihilisme.

F. F.: Oui, voila, c’est ¢a. Je vous demande simplement de lire la derniére phrase.

J-P. E. : « Cette pensée, n’en déplaise a ses contempteurs, est probablement encore a ce jour
la seule capable de nous permettre de faire face a un nihilisme dont le déferlement est loin

d’avoir pris fin avec ’effondrement du nazisme en 1945. »
F. F.: Ca c’est le point fondamental.

E. Faye : [Je voudrais dire]...un point trés important... Qu’enseigne en 36 dans son cours sur
Schelling Heidegger il écrit : « Mussolini et Hitler ont posé un contre-mouvement au nihilisme
en s’inspirant de Nietzsche ». Donc, pour lui, le nazisme d’Hitler et le fascisme de Mussolini
sont ce qu’il loue, ce dont il fait I’apologie en 36 comme s’opposant au nihilisme. C’est tout a

fait cela qu’il faut retenir.

J-P. E. : Est-ce ce qu’il a écrit en 36, je ne sais pas a quel age, le marque définitivement toute

la vie.

F. F. : Ce n’est méme pas ca. [...] Il est tout a fait clair que quand on est dans un régime
totalitaire il faut observer un certain type de langage. Et ¢a c’est la grosse difficulté dans laquelle

monsieur Faye est tombé, le malheureux, des pieds a la téte. Il est obligé de parler, Heidegger...
J-P. E. : Comme les nazis.

F. F.: ... en faisant attention a ce qu’il dit et en particulier... c’est toute la problématique que
décrit Léo Strauss. Léo Strauss dit que quand on est dans une période ou I’on ne peut pas écrire
autrement il faut écrire entre les lignes. Tous les textes de Heidegger, pendant le nazisme, sont

écrits entre les lignes.



29

J-P. E. : Déja il était compliqué. C’est lui qui dit quelque part — oui ¢’est un auteur difficile —
se rendre intelligible est suicidaire pour la philosophie. Ou est suicide pour la philosophie. Alors

la ¢’est vrai quand on lit ses textes...
F. F. : Se rendre intelligible au sens de la divulgation sinon méme de la vulgarisation.
J-P. E. : Alors on va voir, Monique...

M. Canto-Sperber : Si j’essayais de répondre a la question que vous avez posée mais qu’est-Ce
qu’il y a de si grand, philosophiquement, a retenir, de la pensée de Heidegger. Et 14 je parle en
dehors des cercles des personnes qui ont beaucoup travaillé cette ceuvre, monsieur Fédier et
monsieur David en sont infiniment plus spécialistes que moi. Mais la grande idée de Heidegger,
présentée a coups de serpe en quelque sorte, c’est d’avoir concentré les significations
philosophiques dans une expérience fondamentale, ce qu’il appelle I’existence authentique, de
s’étre arraché aux philosophies de la subjectivité, d’avoir expulsé en quelque sorte toute la
ratiocination morale de la liberté du sujet, et donc d’avoir completement décentré la philosophie
telle qu’elle était pratiquée. Husserl avait déja commencé... mais telle qu’elle était pratiquée
avant lui. Et il y a 1a mais qu’on soit amateur de philosophie heideggérienne, et amateur au
sens fort, ou pas, il y a la une intuition philosophique d’une trés grande profondeur. Et qui, de
maniere incontestable, explique I’influence que Heidegger a eu dans la pensée et dans des
¢coles différentes qu’il s’agisse d’Hannah Arendt, de Sartre, de Lowitt, de Anders, qui était
aussi un éléve de Heidegger. lls ont été tres nombreux a reprendre cette idée et a la subvertir, a
la transformer, mais apres tout c’est a cela qu’on mesure la fécondité d’un philosophe. Alors
maintenant venons-en a la maniére dont cette pensée est exprimée. Pour une part elle est
exprimée dans un vocabulaire qu’on retrouve chez beaucoup de philosophes de la méme

époque.
J-P. E. : Sauf Jaspers.

M. C-S. : Mais méme Jaspers, dans les lettres que Jaspers écrit a Heidegger apres avoir regu ses
essais antérieurs. Il approuve cette maniére de faire. Il ne faut pas non plus... Mais par
ailleurs... Je voudrais insister... Laissez-moi terminer. Il y a quand méme en effet une
terminologie, parfois des expressions, qui sinon laissent pantois ou alors font frémir. C’est aussi

incontestable. Les deux sont présents.

J-P. E. : Pascal David...



30

P. David : Un mot simplement et trés trés briévement et trés succinctement. Je crois qu’une
réponse qu’on peut donner a la question que vous avez posée portant sur I’importance de
Heidegger dans la pensée. C’est une phrase de Heidegger qui dit que « ce qui donne le plus a

penser, dans notre temps qui donne a penser, c’est que nous ne pensons pas encore. »
E. Faye : Je voudrais revenir sur 1’extermination dont parlait...
J-P. E. : Non non non...

E.F.: Siparce que ce n’est pas un concept philosophique, ¢’est une réalité humaine et historique
effroyable et si I’extermination des juifs d’Europe a pris fin c’est parce que les nazis ont été
battus. Ce n’est pas parce que Heidegger a congu une pensée de la technique qui s’y oppose. Et
je ne comprends pas comment vous pouvez monsieur Fédier défendre aujourd’hui Jean Beaufret

alors que vous lui accordez...

J-P. E. : On ne fait pas le proces de Jean Beaufret... Il est mort. Il vous a déja répondu. Et I’on
parle de Heidegger. Qu’est-ce qu’il a apporté a la pensée ? Ou alors vous estimez qu’étant donné
le lien que vous dites avec le nazisme il faut briler Heidegger. Ou ses ceuvres. Qu’est-ce qu’on

fait ?

E. F. : Heidegger détruit radicalement la notion d’homme. Dans un cours de 42 il dit « je ne
parle plus de I’homme en général ni de I’homme individuel »... Que met-il & la place ? Il met

la souche, la deutsche Stamm, la race allemande.

M. C-Sperber : C’est une thése philosophique. Je ne la partage pas du tout. Mais je constate
que, sous une forme ou une autre, reprise, recyclée comme on dirait aujourd’hui, dans d’autres
types de philosophie. Cet antisubjectivisme radical, cette volonté d’anéantir toute espece de
donation de sens a partir de la subjectivité, c’est quand méme la marque de fabrique de la
philosophie moderne, et méme contemporaine. Il n’y a pas que Heidegger qui I’a utilisée
philosophiquement. Ce qui me frappe... Je comprends parfois I’extréme surprise et méme
effarement qu’on ressent devant certaines expressions. Enfin il est incontestable aussi que ce
n’est pas Heidegger qu’il a programmé 1’extermination. Ce n’est pas lui qui en eu 1’idée. Ce
n’est pas lui qui, a quelque degré que ce soit, a accomplit cette horreur. Quand vous dites que
il a préparé le ralliement des esprits a la cause de I’extermination c’est aller un peu loin, onn’a
pas des preuves qui montrent un effet causal qu’a eu I’ceuvre de Heidegger sur le ralliement des

esprits. Moi, ce qui me laisse perplexe pour terminer, c’est ce que signifie I’expression de «



31

philosophie nazie ». Car, bon, philosophie, ¢ca veut quand méme dire « réflexivité, critique, prise

de distance ». Or le nazisme c’est tout a fait autre chose, ¢’est 1’adhésion inconditionnelle. ..

J-P. E : Heidegger, l'introduction du nazisme dans la philosophie, donc, dans la pensée. Qu’est-
ce que ¢a veut dire ? Et est-ce que ¢a veut dire, je reprends ma question, qu’il faut interdire ses

ceuvres, les briler, empécher les prochaines traductions ?

E. Faye : Je dis que Heidegger a introduit le racisme sous couvert de termes philosophiques
comme « vérité de 1’Etre », « existence de ’homme », « historicité » c’est ¢a qui est grave. Et
maintenant ce qu’il nous faut ¢’est de pouvoir accés a tous les textes, ne pas devoir attendre 20
ans, et nous en tenir a la bonne foi de I’exécuteur testamentaire. Il faut voir ces textes. Ceux

qu’on a déja sont accablants. Année apres année...

J-P. E. : C’est-a-dire vous pourriez changer d’avis ? .

E. F. : Qu’est-ce que voulez dire ?

J-P. E. : Quand toutes ceuvres seront sur la table ?

E. F. : Mais, monsieur Elkabbach, ce qu’il faut voir, c’est que je suis un parmi beaucoup d’autres
chercheurs. 1l y a en Allemagne, il y a Reinhard Linde qui a fait un livre extraordinaire en 2003

qui est encore beaucoup plus sévére que moi.
J-P. E. : Traduisez ! Traduisez !

E. F.: Il yaJohannes Fritsche, un grand philosophe allemand, qui a fait une comparaison entre
les textes de Mein Kampf et les textes d’ Etre et Temps. 1l y aussi Grégory Fried, qui a fait cela,

nous sommes...il y a tout un trés grand nombre de philosophes...
J-P. E. : Vous avez aussi des philosophes, vous avez Vidal-Naquet a vos cotés...

E. Husson : Est-ce que I’historien peut faire une remarque sur le débat... observer les

philosophes...
J-P. E. : Ne critiquez pas trop...

E. H.: Onnous dit, et je veux bien le croire, que Heidegger a une pensée extrémement profonde,

une pensée qui mérite d’étre regardée. Trés bien. Mais ce n’est pas une raison pour,



32

humainement, dire que cela le disculpe de ce qu’il a fait. Et quand vous dites que, dans une
société totalitaire, il est normal d’écrire entre les lignes, alors la moi je trouve que vous allez

trés loin.

J-P. E. : Soljenitsyne n’avait pas écrit entre les lignes.

E. H. : Voila, exactement. Donc, ¢a ne serait pas une raison. L’autre question qui intéresse

I’historien...

J-P. E. : Mais il a fait de la prison...

F. Fédier : Il y a une petite différence...

E. H. : L’autre question qui intéresse I’historien c’est la suivante. Comme historien du nazisme,
ce qui m’intéresse : on dit toujours le nazisme c’est « béte et méchant ». Et moi je constate qu’il
y a des dizaines, des centaines d’intellectuels, dont Heidegger, qui se sont mis au service du
régime, pendant une partie ou pendant 1’intégralité des années nazies. Et je me dis quand je vois
le calibre intellectuel de ces individus le régime nazi, malheureusement pour ses victimes et
pour ses adversaires, il a eu de sérieux concours intellectuels. Et c’est 1a que je trouve que le

livre de monsieur Faye est tres bienvenu.

J-P. E. : A ce titre 1a c’est exemplaire pour éviter que cela se reproduise. Partout et dans les

années qui viennent.

M. C-S. : La remarque de monsieur Husson est tres juste. Il faut bien considérer que c’est au
moins 80% de I’université allemande qui a suivi le méme mouvement et parmi les plus grands.
Quelqu’un comme Hartmann, par exemple Nicolas Hartmann qui est un des grands penseurs

du 20 siécle. Et bien par sa correspondance semble adhérer exactement au méme contenu.

E. H. : Donc n’excusons pas Heidegger !

M. C-S. : Mais n’excusons pas les autres non plus ! [Confusion]. On ressort toujours les mémes
textes d’ Aristote faisant prétendument I’apologie de ’esclavage. A ce moment la il faut fermer

les livres d’Aristote et ne plus les lire.

J-P. E. : En méme temps tout n’est pas permis non Monique ?



33

M. C-S. : On ne peut pas non plus contester le témoignage de ceux qui ne se sont pas
laissés entrainer. 1l y en a eu certains qui ont réesisté. Et ¢ca on ne peut quand méme pas les faire

taire. Et en particulier ceux qui ont participé a la commission de 1945.
F. Fédier : Moi je voudrais dire une chose extrémement simple...
J-P. E. : Tout est possible...

F. F. : Non non il est évident que tout n’est pas permis. Et je voudrais dire quelque chose de
tout a fait simple pour terminer ma participation. Je veux dire ceci : j’ai attentivement observé
Heidegger et ce qui m’a peut-€tre le plus surpris c¢’était sa capacité d’admiration réelle. Il n’a

jamais eu d’admiration pour Hitler. Ca je I’affirme.

J-P. E. : Il vous I’a dit. C’est important parce que vous €tes le seul ici a avoir eu des contacts.

Est-ce qu’il vous I’a dit.
F. F.: Evidemment !
J-P. E. : En quelle année ?.. Donc apreés la guerre.

F. F. : Dans les années ou nous faisions les séminaires a proximité de René Char. Alors vous
comprenez quand je vois quelqu’un qui prétend ne pas vouloir tenir compte de cette phrase que
j’ai citée : « Le national-socialisme est un principe barbare » ( ein barbarisches Prinzip,
automne 1934). Alors supposer que cela n’a pas d’importance et que vous pouvez continuer a

présenter une interprétation fondamentalement unilatérale et, monsieur...
E. H. : Est-ce que « barbarie » est négatif dans sa bouche ?
F. F.: (rit).

J-P. E. : Francois Fédier... Attendez... vous souriez... vous €tes un peu interloqué par la

remarque. ..

F. F. : Mais non je ne suis pas interloqué c’est comme si on me disait : est-ce que le mot

extermination est un mot qui peut n’étre pas fondamentalement péjoratif...

J-P. E. : Tout ce qui viendra et qui sera révélé de textes de Heidegger vous le considérerez

comme nul parce qu’il a €crit ces textes... qu’il a été recteur en 33-34. [...]



34

F. F.: Pas du tout !

E. H. : Ce qui est intéressant c’est de voir qu’il a écrit des textes qui sont une intellectualisation

du nazisme. Alors le reste de sa philosophie est-il sauvable ?...

J-P. E. : Des questions & Francois Fédier, des questions trés simples de non spécialiste.

Premierement est-ce que le fils Hermann Heidegger a I’intention de tout publier.

F. F. : Bien sOr ! Je vais apporter peut-étre un scoop pour monsieur Faye. Le séminaire dont il
dit qu’il ne sera jamais publié tant il est horrible va étre publié dans les deux ans qui viennent.
Il ne sera pas publi¢ dans le cadre de 1’édition intégrale pour une raison philologique simple.
C’est que cette édition se fait selon les principes de la philologie a savoir. On ne publie un texte
que quand on a au moins deux manuscrits. Ici on n’en qu'un. Donc il va étre publié dans une

autre série.

E. Faye : Ce texte — E. Faye montre un volume de la Gesamtausgable de Heidegger — a été
publié avec un seul manuscrit qui est, qui sont les notes d’un étudiant Halbwachs. Et voici qu’a
I’automne, pour comprendre le role des avocats de monsieur Heidegger fils. A 1’automne de
cette année on apprend que ’original de Heidegger existe et qu’il est en vente publique. J’ai
écrit a monsieur Stargart [...], qui est le commissaire-priseur allemand qui m’a dit : venez voir
le texte. J’ai pris rendez-vous. Huit jours aprés monsieur Stargart m’envoie un e-mail en me
disant malheureusement monsieur Hermann Heidegger a envoyé ses avocats. Il a empéché la

vente publique. Il ne veut pas qu’on ait acces aux manuscrits de Heidegger.
J-P. E. : Question : pourquoi. Pourquoi si tout va étre progressivement publié.

F. Fédier : Ecoutez la on entre dans des choses sordides. Je connais personnellement le fils de
Martin Heidegger. Et penser que cet homme poursuive des buts inavouables c’est purement et

simplement une calomnie..
J-P. E. : Et donc il va tout publier. Pourquoi pas plus vite les publications.
F. F. : Tout simplement parce que cela demande du travail.

J-P. E. : Est-ce que vous souhaitez que les archives soient ouvertes aux chercheurs ?



35

F. F. : Je souhaite que les archives soient ouvertes a des chercheurs qui n’aient pas d’idées

précongues. *

E. Husson : Monsieur Faye peut y aller... C’est la conclusion que j’en tire !
F. F.: Ah ! Parce qu’il n’a pas d’idées précongues ?!

E. H. : C’est un historien...

F. F. : C’est un historien ou un philosophe ?

E. H. : En méme temps qu’un philosophe il a fait un travail d’historien.

J-P. E. : Monsieur Fédier, quand vous dites « pas d’idées précongues » vous savez trés bien que
celui qui y ira aura ’idée, a priori, contre Heidegger ou pour Heidegger. Est-ce que cela veut

dire que les contre seront interdits et qu’il ne restera plus que les dévots.

F.F.:Jepense qu’il ne faut pas étre contre Heidegger comme il ne faut pas étre pour Heidegger.
Il faut lire, il faut faire ’effort de lire, il faut faire I’effort de travailler philosophiquement.

Heidegger est un philosophe qui demande a ce qu’on continue a penser philosophiquement.

J-P. E. : Vous ne craignez pas que les révélations a venir condamnent davantage Heidegger, a

votre avis ?

F. F.: J’ai dit, cela fait de nombreuses années, je I’ai répété il n’y a pas longtemps, a propos de

Heidegger : vous pouvez étre slirs qu’il n’y a pas de cadavre dans le placard.

J-P. E. : Il y en avait assez dans I’ Allemagne du 3eme Reich. J’ai noté dans deux livres au moins
de philosophie destinée aux classes terminales qui analysent Heidegger, et qu’il est impossible
d’utiliser des textes de Heidegger. Je cite, le livre qui est destiné aux terminales toutes séries
chez Bordas (Jacqueline Riss). « Nous ne pouvons pour des raisons de reproduction utiliser
des textes de Heidegger. Nous avons pour illustrer sa pensée par des textes de disciples ou de
commentateurs. » Méme chose dans « la philosophie pour terminales ». Comment est-ce

possible ? Comment I’expliquez-vous ?

F. F. : Ca c’est une question qui est a traiter avec Closterman, 1’éditeur allemand. Qui a cette

position 1a. Je n’ai aucune opinion la-dessus.



36

J-P. E. : C’est important que vous discutiez méme si vous ne vous mettrez jamais d’accord.

E. Faye : Sur Hitler je peux dire quelque chose. [...] Monsieur Fédier disait Heidegger n’avait
pas de fascination pour Hitler. Mais Heidegger, dans une lettre a Elisabeth Blochman lui dit
qu’il pense accepter une chaire a Miinich parce qu’il va pouvoir approcher Hitler. Et a Jaspers
il dit : « Ce n’est pas un probléme de culture. Regardez les belles mains de Hitler. » C’est une

fascination. Pour Heidegger, le grand homme, ¢’est Hitler. [...]

F. Fédier : Il a pensé a un certain moment que s’il pouvait approcher réellement Hitler il
pourrait, et 1a je suis entierement d’accord avec madame Canto-Sperber, c’est peut-étre une
illusion insensée. Mais il pensait que s’il pouvait approcher Hitler peut-étre les choses

pourraient changer.

J-P. E. : Vous avez dit, Emmanuel Faye, vous ne m’avez pas répondu, mais c’est peut-étre une

réponse. On ne brile pas les ceuvres.
E. Faye : Certainement pas.

J-P. E. : Mais est-ce qu’on peut bannir 1’ceuvre d’un philosophe pour délit d’opinion. Non...non

E. F. : Non certainement pas. Ce qu’il faut c’est avoir acces aux textes pour que la recherche

critique puisse continuer. Et c’est ¢a qui importe.
J-P. E. : Vous ne mettez pas a I’index tel ou tel philosophe et Heidegger non plus ?

E. F. : Je dis qu’il faut contextualiser Heidegger en le confrontant a ce qu’il a lu comme Mein

Kampf dont il s’est inspiré.

Francois Fédier rit.

J-P. E. : Mais non puisque vous disiez 1916 il a écrit « I’enjuivement » et Mein Kampf est de

1920. Donc il n’a méme pas besoin d’Hitler ni de Mein Kampf.
E. Husson : Bonne conclusion !

J-P. E. : C’est une bonne conclusion pour I’historien... de faire progresser la pensée, je ne dis

pas la réconciliation entre vous deux, au-dela des personnes entre deux théses, vous étre



37

irréconciliables on inconciliables sauf si a la lecture des prochains cahiers qui seront traduits
vous nuanciez votre jugement. Mais vous avez bien dit « on brale pas, on enseigne, on continue,
comme le disait Nicolas Weil il y a quelques jours dans le Monde, on peut continuer a lire et a

¢tudier Heidegger comme ’un des plus grands philosophes, des plus importants du 20 siecle.

E. Faye : Certainement pas. C’est un homme qui a une pensée radicalement raciste, qui explique
qu’il faut exterminer totalement le juif assimilé, ne peut pas étre congu comme un philosophe

car il n’y a pas selon moi de philosophie raciste et exterminatrice...
J-P. E. : Mais & partir du moment ou vous étes lucide vous prenez, vous laissez. ..

E. F.: Non ! Il faut lire tous les textes et qui, aujourd’hui a amené des textes, qui en a lus, si ce

n’est moi.

P. David : Emmanuel Faye est le seul a avoir lu Heidegger en allemand en France, c’est évident.
Mais je voudrais quand méme mettre les pieds dans le plat. C’est que ’ouvrage de monsieur

Faye est plein de contresens dans les traductions francaises des textes allemands. ..

E. Husson : C’est ce que vous affirmez. Je n’ai jamais compris vos critiques, jamais. Je parle

allemand comme vous.

J-P. E. : La, écoutez, vous lui donnerez un cours d’allemand, isolez-vous, travaillez pour que

les prochaines traductions soient plus justes.

E. F. : 1l va étre édit¢ en allemand, donc la il n’y aura pas de contresens. Il n’y a pas de

contresens.

E.H.: I n’y en a aucun. Il faut le dire. Il n’y en a aucun.

F. Fédier : Mais si, mais si. De nombreux, de nombreux et de trés graves.
E. H. : Absolument pas.

J-P. E. : Vous continuez a traduire Heidegger.

F. F. : Mes traductions sont parait-il révisionnistes.

J-P. E. : Il ne I’a pas répété aujourd’hui. [...]



38

E. Faye : Mais moi je souhaitais vous poser la question.
J-P. E. : Mais vous retirez le mot révisionniste...

E. F. : Ecoutez, ce que je dis c’est que quand Heidegger, dans le titre de son rectorat, dit «
Autoaffirmation de I’université allemande » et que monsieur Fédier traduit par - die Behauptung
- « I’université allemande envers et contre tout elle-méme » pour faire croire qu’il y a résistance,
ce n’est plus une traduction, c’est une apologie. Donc c’est une révision du texte dans le sens

d’une apologie.

J-P. E. : Est-ce que vous pensez que vous pouvez quelques fois vous trompez.

E. F. : Bien évidemment. Tout le monde est humain.

F.F.: Sur ce syjet... monsieur Faye. Vous admettez que vous pouvez vous trompez sur ce sujet.
J-P. E. : Vous pourriez !

F. F. : Vous pourriez, excusez-moi! VVous pourriez ! Eventuellement.

P. David : Le sens du discours du rectorat. [...]

J-P. E. : Non non on ne recommence pas sur les ceuvres. Globalement... Monique !

M. C-S. : Est-ce qu’en dépit des actes commis, des écrits, qui incriminent pour la période 33-
45, ou pour la période 33-34, on ne peut pas reconnaitre que 1’inspiration philosophique est
incontestablement trés grande, extrémement féconde, se mettre en garde tous, contre les dangers
d’une police de la pensée. Car si nous commengons a mettre des ceuvres de réflexion qui ont
cette qualité d’inspiration, qui sont nourries d’une tradition philosophique a 1’index parce que
sur certains points elles sont inadmissibles ou la langue qu’elles utilisent est tout a fait
répréhensible dans une certaine période, nous entrons quand méme inévitablement dans une
forme d’obscurantisme. Donc essayons de donner au lecteur tous les outils critiques qui lui

permettent de faire la part des choses. Mais sans condamner la philosophie.

E. Faye : Monique Canto, je suis compleétement d’accord avec vous, puisqu’a la fin de la préface
j’explique qu’il faut une nouvelle maniere de philosopher ou la philosophie s’allie a 1’histoire

et a la philologie. C’est ce qui manque cruellement.



39

J-P. E. : Et avec ’esprit critique dont vous avez, les uns les autres, témoignez pendant toute

cette émission. Mais personne n’a envie ici de jouer les flics de la pensée.
E. F. : Certainement pas moi.

J-P. E. : Pas nous, pas nous non plus!

E. F. : Je souhaiterais avoir acces aux textes !

J-P. E. : En tous cas merci, merci aux uns et aux autres. C’était peut-étre un peu difficile. Mais
¢’est un immense philosophe. On critique, on I’a vu. Beaucoup de gens doivent peut-étre parfois
penser en étant inspire, sans le savoir, ou influencé sans le savoir par Heidegger. Donc il était
bon de lui consacrer cette émission. Grace a vous Bibliotheque Médicis a enfin, et en direct,

ouvert le débat. Encore une fois je vous en remercie. C’était difficile.

F. Fédier : Essayer !

J-P. E. : Essayer ! Essayer ! Mais la solution n’est pas pour aujourd’hui, elle n’est peut-&tre pas
pour demain, mais on a le sentiment qu’elle peut progresser. Avec un peu plus de tolérance et
d’ouverture de part et d’autre tout en reconnaissant ce qui est 1’intolérable et 1’inacceptable.

Voila, merci a vous tous !




40

Entretien d’Emmanuel Faye avec Philippe
Lacoue-Labarthe, Pascal Ory, Jean-

Edouard André et Bruno Tackels

Entretien d'Emmanuel Faye avec Philippe Lacoue-Labarthe, Pascal Ory,
Jean-Edouard André, Bruno Tackels dans « Tout arrive », émission de Marc Voinchet, le

9 mai 2005 a France Culture :

Marc Voinchet (M.V.) : Bonjour Emmanuel Faye. Dans un instant, nous parlerons
avec vous de votre livre. Autour de wvous, je le rappelle, Philippe
Lacoue-Labarthe. Faut-il rappeler qui est Philippe Lacoue-Labarthe ? Un de nos
grands philosophes francais qui, souvent, participe a « Tout arrive » et a
d'autres émissions. Notamment philosophe, Philippe Lacoue-Labarthe, vous nous
le direz, est un heideggerien avec une sorte de distance, qui publie, traduit
Heidegger. Mais vous ne faites pas partie de ceux qui refusent le dialogue avec
ceux qui disent que Heidegger, au fond, ne serait peut-étre plus du tout a
étudier si je reprends la thése finale de Emmanuel Faye.

Philippe Lacoue-Labarthe (P.L.L.) : Sauf que cette these-la, je la trouve

vraiment contestable !.. On en reparlera.

M.V. : C'est laspect le plus contestable du livre et ce n'est pas le seul
aspect, bien sir, de ce livre. A coté de vous, Emmanuel Faye, Jean-Edouard
André, auteur d'une thése tout récemment soutenue a Paris VIII : « Récurrence
du théme de la liberté dans l'oeuvre de Martin Heidegger ». Avec nous également,

Bruno Tackels, Pascal Ory.



41

[Suit un hommage au philosophe de la ville, du paysage et du quotidien Pierre

Sansot disparu au printemps 2005.]

M.V. : Alors, Emmanuel Faye, peut-étre faut-il que je reprenne ce bon usage de
la lenteur, avec vous et ceux qui ont accepté de dialoguer avec vous. On ne va
pas faire cette émission comme un match. Volontairement d4ailleurs, nous ne
reprendrons peut-étre pas la conclusion finale. On verra, on laissera cela pour
la toute fin de I'émission. Faut-il ou non - bien que cela soit important pour
vous cette question la - faut-il ou non continuer denseigner, de lire
Heidegger tel qu'on [lenseigne et le lit aujourdhui ? Mais ce qu'on voudrait
essayer de comprendre, c'est le point de départ de ce livre, Emmanuel Faye. On
sait qu'il y a eu, notamment avec Victor Farias en 1987, des analyses et des
lectures, notamment des attaques fortes quant aux écrits de Martin Heidegger
dont wvous continuez I'analyse aujourdhui a la faveur de textes qui jusqu'a
présent n'avaient pas été lus, bien lus ou lus tout court. Donc attention, avec
Pascal Ory, [I'historien qui est ici nous le rappellera, attention aux
anachronismes, attention a ne pas faire dire a certains ce qu'ils ne pouvaient
savoir par rapport a une époque, par rapport a ce que
vous savez, vous, Emmanuel Faye. Mais le but de votre livre, si je résume d'un
trait au lendemain du 8 mai et de la célébration de la reddition nazie du 8 mai
1945, c'est que pour vous, il y a aujourd'hui dans la philosophie de Heidegger
des superpositions entre sa philosophie et son engagement national-socialiste
qui continuent au fond d'infuser et que l'on ne peut pas seéparer. On ne peut
pas separer les écrits, la vie biographique et politique de I'hnomme de sa
philosophie stricto sensu. Et le livre, je crois, si je vous ai bien Ilu, parle
notamment d'un haut le coeur. Page 364 vous dites : « On a dit qu'en 1933 Hegel

était mort. Au contraire, c'est alors seulement qu'il a commencé a vivre. »

Pascal Ory : C'est une citation de Heidegger !

M.V. : Citation de Heidegger en hiver 34-35 (.)

E. Faye : Que j'ai découverte dans un séminaire inédit.



42

M.V. : Hiver trées important. C'est autour de ce cette période-la qu'en majorité
vous vous consacrez. Vous dites : cette phrase prononcée par Heidegger en 34-35
est entre autres, mais pour beaucoup, a l'origine de ce livre de ce livre et

vous a fait bondir. Emmanuel Faye :

E. Faye : Oui. Au tout début de [I'émission, Marc Voinchet, vous disiez un
moment, mais votre présentation a bien rectifié les choses, que jaurais
soutenu qu'il  ne fallait plus étudier Heidegger. Non, certainement, au
contraire. Dans mes conclusions je dis bien quil faudra des recherches

beaucoup plus approfondies.

Jean Edouard André : Mais le faire changer de rayons dans les bibliothéques,
quand méme, de la « philosophie » a « [I'histoire du nazisme ». Vous dites
précisément qu'il doit changer de rayonnage et passer de la philosophie a

I'histoire du nazisme.

E. Faye : Je dis : « c'est pourquoi il faut soubhaiter que cette oeuvre
mondialement traduite et commentée soit l'objet de recherches bien plus
approfondies ». Jindigue un peu le genre de recherches qu'il faudrait
entreprendre. D'autres recherches devront porter notamment sur les écrits et
les activittss de Heidegger durant la période de guerre 39-45 et sur la
stratégie de légitimation de son oeuvre passée durant les trois décennies

d'aprés guerre. Donc j'en appelle vraiment...

M. V. : Je poursuis : « Si ces écrits continuent a étre diffusés de facon
planétaire sans qu'il soit possible d'arréter cette intrusion du nazisme dans
I'éducation humaine comment a ne pas Sattendre que cela conduise a une
nouvelle traduction dans les faits dont [I'humanité cette fois pourrait ne pas
se relever. Plus que jamais c'est la tache de la philosophie que de protéger

I'humanité. » Voila.

E Faye : Oui, c'est exactement la question qui se pose. Ce que je voulais dire
pour répondre a votre question importante : Quel est le point de départ du
livre ? Pourquoi je l'ai écrit ? Pour comprendre la motivation de ce livre il

faut voir [l'oeuvre de Heidegger non pas telle qu'elle a été partiellement



43

traduite en France pendant 3 ou 4 decennies mais telle quaujourd’hui en
Allemagne elle est donnée a lire dans la Gesamtausgabe. (Oeuvre compléte). Il vy
a 66 volumes parus. Et, 1a, | ai apporté trois ou quatre volumes. Dans cette
Gesamtausgabe, nous avons les cours que Heidegger a professes de 33 a 45. Cela
fait 20 wvolumes. Et ces cours, sous des titres dapparences philosophiques,
comme par exemple La question fondamentale de la philosophie  ou bien De
I'essence de la véritt  ou bien Logique ce sont des cours qui tout a fait
ouvertement, explicitement, font I'apologie de la Weltanschauung du Fihrer, de
la vision du monde du Fuhrer, comme transformation radicale pour I'homme. Ce
sont des cours qui exaltent la communauté volkisch du peuple allemand sous la
Flhrung hitlérienne. Et voila donc que Heidegger, aprés sa mort, a fait le plan
d'une oeuvre telle que tout cet enseignement se trouve aujourd’hui présenté
comme philosophique. Et 1a, je ne suis pas daccord. Clest la ou jai un point
darrét. Je dis que, pour moi, ces cours ne sont ni dans leur fondement, ni
dans leur expression, philosophiques. Si on les inscrit dans le patrimoine de
la philosophie du 20e siécle, c'est extrémement dangereux. On en voit vraiment
des effets parce que des auteurs comme Nolte ou Tilitski en Allemagne ou
dautres en France comme Beaufret et quelques autres, des auteurs qui,
justement, reprennent cette oeuvre sans aucune distance critique, arrivent a des

positions d'un révisionnisme radical.
M.V. : Pascal Ory et Philippe Lacoue Labarthe ?

Pascal Ory : Puisqu'il est question a plusieurs reprises de Descartes dans

I'ouvrage et c'est a mon avis éclairant pour le cheminement de l'auteur.
M.V. : Heidegger recommandait qu'on n'enseignat plus Descartes.

Pascal Ory : Oui, cest intéressant. A quel moment il le recommande ? C'est
passionnant. Donc, je voudrais revenir sur la méthode de Emmanuel Faye qui me
parait excellente du point de wvue du non philosophe que je suis et de
I'nistorien que j'essaie d'étre. C'est un retour a l'archive et en particulier
a larchive éventuellement inédite. Ce qui parait énorme encore aujourdhui. Il
y a toujours des inédits voire des textes qui ont été manipulés a plusieurs

reprises soit par Heidegger soit par ses successeurs. Retourner aux textes



44

dans la mesure du possible c'est quand méme capital. Et puis, deuxieme
démarche a laquelle je suis évidemment sensible : ne pas oublier le contexte.
Alors la démonstration extréme, c'est comment fait irruption Descartes au
moment ou la France connait la défaite que I'on sait. Cela peut paraitre
étonnant comme rapprochement, mais cela se soutient tout a fait quand on lit le
chapitre d'Emmanuel Faye sur le sujet. Quand on pense dailleurs aux
celébrations qui ont précédé quelques années auparavant le tricentenaire, sauf
erreur, des textes fondamentaux de Descartes en France et leur écho en
Allemagne, cela se soutient tout a fait. Et 1'on repére qu'il y a
effectivement des stratégies méme de carriere, a [l'extréme limite, sans parler
de cette phrase attribuée a Heidegger mais qu'il a sans doute dite : « Je
dirais ce que je pense quand je serai professeur ordinaire ». Tout c¢a, ¢a
compte. Et j'avoue que je tire mon chapeau parce que ce qui peut agacer parfois
dans un certain nombre de discours -aprés, on pourra discuter des théses de
l'auteur, sur cette question ou sur dautres - c'est qu'on aurait affaire a des

objets isolés sur un petit nuage.

M.V. : Est-ce que, pour vous, le livre dEmmanuel Faye invalide la philosophie

de Heidegger ?

P. O. : La, je ne le suivrais pas dans les conclusions dans la mesure ou, il le
dit clairement a la fin, Heidegger est un penseur fondamental du nazisme. Au
fond, vous allez jusqua le dire. Et dautre part vous dites : ce n'est pas un
« penseur ». Moi en tant gu'historien je ne sais pas ce que cela veut dire : ne
pas étre un « penseur ». Je considere a [l'extréme limite que méme Julius

Streicher est un penseur important. Le probleme c'est : qu'est ce qu'on pense ?

J. E. A. : Emmanuel Faye dit qu'il n'y a pas de philosophie dans cette philosophie.

Il arrive & produire cet oxymore !

P. O. : Vous mettez « Penseur » avec des guillemets et un P majuscule mais,
surtout, vous pensez que dans un futur libre que vous appelez de vos voeux, vous
le rappeliez a l'instant, c'est-a-dire [bien différent de] la maniere dont on

a éventuellement utilise Heidegger aprés la guerre, comment il est devenu une



45

sorte  d'icone. Mais pour le reste, Heidegger est un penseur et il faut penser

Heidegger comme il faut penser Gobineau comme il faut penser Adolf Hitler.

E. Faye : Pour revenir au mot méme de philosophie, qui est peut étre plus aisé a
discuter que le mot pensée, effectivement, a la lecture de ces cours notamment
et des séminaires que jai aussi partiellement publiés, il ne m'apparait pas
qguau fondement - et méme le mot « fondement » est peut étre trop noble -, a la
racine de l'oeuvre de Heidegger il y ait quelque chose comme une philosophie. Je
ne vois pas comment une philosophie pourrait étre dans son intention explicite

destruction de I'hnomme pris comme tel dans son universalité.
P. O.: Pourquoi pas ? Pourquoi pas ?
Philippe Lacoue-Labarthe : Ou avez-vous vu une destruction de I'nhnomme ?

E. Faye : De I'homme comme tel dans son universalitt. Quand on pose la

question.

P.L.L. : Qu'est-ce que I'homme comme tel et dans son universalitt ? Cela se
discute. Je ne dis pas que jai des réponses. Je dis simplement que c'est une
question. Une question philosophique. L'universalitt de I'homme, qui est un
concept daté avec des fondements pour le coup philosophiques tres précis, bien
établis. Est-ce que c'est un concept quon peut utiliser en philosophie
aujourd’hui  sans le  reproblématiser ? C'est tout. C'est une  question
philosophique. Pour wvous, cela & l'air détre une chose réglée. Heidegger, dans
tous ses cours, et la encore il faudrait quand méme les dater, voir un petit
peu ce quil a dit jusquen 1935, 36, 37 ; ce qu'il redit pendant la guerre ;
ce qu'il dit juste a la fin de la guerre ; ce quil dit apres. Tout ca Cc'est
complexe, cela obéit a des préoccupations, comme on dit, stratégiques,
extrémement difficiles a débrouiller. Mais cela étant mis entre parenthéses,
qui est un travail vraiment d'historien, si on analyse vraiment les textes, ce
que vous ne faites pas, vous les citez, vous les détacher de leur contexte.
Vous dites : le cours intitulé «Logique ». En effet, il y a des propositions
atterrantes dans ce cours, mais il y a aussi de la philosophie. Quil y ait mis

en cause de I'hnomme et dun certain modéle dhomme, dun certain concept



46

d'homme, d'une certaine essence de I'homme mis en place depuis, en gros,
puisque vous avez travaillé la-dessus, depuis la Renaissance, consolidés au
XVII° et au XVII°, je suis bien daccord. Mais pourquoi est-ce que ce

concept d'homme né historiqguement ne serait pas a problématiser aujourd'hui?

E. Faye : Puis-je répondre ? Si vous voulez problématiser I'universalité de I'nomme, je suis
d'accord avec vous, Philippe Lacoue-Labarthe, c'est I'oeuvre du philosophe et si nous le
faisons, nous faisons wun travail philosophique. Heidegger ne problématise pas
cette universalitt de [I'nomme. Il [I'écarte radicalement. 1l en fait méme un
motif de dénonciation. Dans sa lettre sur Honigswald [professeur juif a
l'université de Munich], lettre que jai traduite pour la premiére fois, page
65, il écarte d'un revers de la main Honigswald comme le « serviteur d'une
culture mondiale indifférente et universelle », a laquelle Heidegger oppose la
« culture » enracinée. Ce n'est méme plus une culture, c'est un enracinement
dans le sang et le sol. La, le ton n'est pas celui dune problématisation.

C'est d'une grande violence!

P. L. L. : Clest de l'idéologie pure et simple. Je suis bien d'accord avec vous
la-dessus. Des textes comme c¢a, bon, je laurais eu en face de moi, je lui

aurais dit : « mais ¢a ne va pas » !

E. Faye : Il reste la question de savoir si le nazisme est une idéologie. Je

pense que le nazisme est une entreprise de destruction radicale de I'homme.

P. L. L. : Pas de tout homme ! Pas de tout homme, vous le savez tres bien !

P. Ory : Pas de I'Aryen avec un A majuscule !

P. L. L : Pas de l'européen. C'était hier. Jai entendu cette phrase d'un
type du NPD qui a été autorisé a parler au centre de Berlin, hier aprés midi,
et qui a dit : « Nous ne pourrons sauver I'Europe que si de nouveau il y a le

Troisieme Reich. »

E. Faye : Allemand, bien s(r.

M.V. : Le Reich, Heidegger, il aurait souhaité qu'il se poursuive jusqu'en 2005 !



47

P. L. L. : Appelez ca comme vous voudrez, mais moi, jappelle c¢a de
Iidéologie. Et je pense en plus que cette idéologie a une base philosophique,

malheureusement.

E. Faye : Nous avons des positions extrémement différentes. En effet, Heidegger,
dans sa réponse a Cassirer en 1929, dans la controverse de Davos, refuse la
vision marxiste de [I'idéologie en disant que la philosophie ne produit pas de
Weltanschauung, de vision du monde : mais a la racine dit-il de toute
philosophie il y a une « vison du monde », il y a une Weltanschauung. [Il dit
donc linverse de ce que vous soutenez] Et ca, c'est vraiment ce que Heidegger
pense, au moins dés 29.

P.L.L.:Jusquaquand ?
E. Faye : C'est ce qu'il faut justement expliquer.

P. L. L. : Sil y a un concept qu'il a démoli de maniere systématique c'est le
concept de Weltanschauung !

E. Faye : La Weltanschauung, dans le cours de I'hiver 33-34 que j'ai sous les
yeux, est encore absolument défendue. Et en 38 encore, Heidegger...

P. L. L. : Je suis bien d'accord.

E. Faye : ..lorsqu'il est en discussion problématique avec le bureau de Rosenberg
pour [I'édition de Nietzsche, il dit qu'un controle « weltanschaulich » des
écrits, un contrble sur la « wvision du monde » est quelque chose de
nécessaire.  En 38 encore ! Apres la guerre, il a été édité un texte qui a
beaucoup été Iu et qui sappelle « L'époque les conceptions du monde » qu'il
dit avoir été écrit la méme année.  Simplement, il ne [I'édite qua la fin des

annees quarante.

P. L. L. : Vu le régime quand méme !. Je veux bien suspecter Heidegger de
beaucoup de choses, y compris davoir falsifié certains textes. Ca, j'en étais

sr depuis vingt ans. Jeffrey Barash m'avais dit : « tu sais, la derniére page



48

du cours de 35, Introduction a la métaphysique elle a disparu des

archives ».
E. Faye : Effectivement !

P. L. L : Dés quil m'a dit cela, lui qui connait des gens qui connaissaient

tres bien Heidegger, [je me suis dit] : qu'est-ce qu'il a fait, le frere, Fritz?

Quest-ce qu'il a fait, Heidegger ? Je le savais, quil y avait des
falsifications. Bon, maintenant, qu'il ait écrit ce texte en 38, L'époque des conceptions du
monde, c'est plausible. Simplement il ne pouvait pas le publier, c'est tout. Dans un régime pareil,

Vous ne pouvez pas publier n'importe quoi.

E. Faye : Je vais vous donner un exemple qui m'améne a douter parfois de ce
genre de textes qui sont a mon avis moins fiables dans leur datation que les

cours. C'est I'exemple du paragraphe XXVI du Dépassement de la métaphysique,

un texte publié au début des années cinquante [d'abord en 1951 dans les
Cahiers Barlach publiés par Egon  Vietta, puis en 1954 dans les  Essais et
conférences ]. Ce paragraphe XXVI a déja lair de critiquer le Fihrer, etc.
Quand  Heidegger l'avait publié pour la premiere fois en 1951, il disait que ce
texte eétait de 1939. Or Silvio Vietta, qui est l'un des plus heideggériens que
I'on puisse trouver, mais qui a le mérite détre un peu philologue, s'est
apercu que ce texte parle du prix donné par la ville de Francfort a un
chimiste. Or, ce prix a été donné le 28 aolt 1942. Donc, le texte, tel qui a
été publié en 1951, a été écrit - au moins en partie - a la fin de l'année
1942, ce qui change tout, puisqua la fin de l'année 42, tous les discours des
intellectuels ~ national-socialistes ~ virent ~a  partir  du moment  ou ils
s'apercoivent que le Front russe tient bon. La, il y a une véritable Kehre, un

tournant, mais il est stratégique.

M.V. : Vous dites : qui consiste a ce que Heidegger euphémise, qu'il commence a

euphémiser.

P. L. L. : Non, non : il suit de tres prés lactualité, il suit la progression

de la guerre. C'est un opportuniste né !



49

M. V. : Dés les années 20 il est tres proche de philosophes qui feront le

bonheur du nazisme.
Est évoqué un texte de Heidegger sur « La pauvreté », de 1945.
E. Faye : C'est un tres bon exemple.

M. V. : Clest un texte qui est édité, traduit et présenté par vous, Philippe

Lacoue-Labarthe, & Strasbourg.

E. Faye : Tres rapidement. C'est intéressant : 1la, on voit vraiment le
changement de discours. En 1940, dans les textes sur  Jinger, qui viennent de
paraitre dans le tome 90 des Oeuvres complétes - je les ai lus [alors que je
terminais la redaction] de mon livre et les ai insérés a ce moment-la -
Heidegger dit qu'on entre dans les « zones de décision ».  Visiblement, c'est
la Seconde Guerre mondiale qui va étre la « décision ». En 1945, en juin 45, le
discours change complétement. Et que dit Heidegger ? « Les guerres ne sont pas
en mesure de deécider historiquement des destins. Méme les guerres mondiales
n'en sont pas capables. » Et ca, on aurait souhait¢ que Heidegger le dise en
juin 1940, au moment ou, au contraire, a la fin de son cours sur « Le nihilisme

européen », il exaltait la « motorisation de la Wehrmacht ».
P.L.L.:Non!Alorsc¢anon. Il yaquand méme une question qui se pose.

M. V. : Citons : juin 34, c'est page 169 du livre dEmmanuel Faye, en 34, hiver
34. « Lorsque lavion conduit le Fihrer de Munich a Venise jusqua  Mussolini

alors advient I'histoire. »

E. Faye : C'est dans un cours de philosophie !

P. L. L.: C'est accablant. Qu'est-ce que disait Lukacs a la méme époque ?
E. Faye : Oui, mais cela ne dédouane pas Heidegger !

P. L. L. : Non, cela ne dédouane absolument pas Heidegger. Posons la question de
ce quont fait les philosophes, les intellectuels pendant la période dite des

totalitarismes et de la guerre mondiale.



50

M. V. : C'est le méme cas que celui de Platon soutenant le tyran de syracuse.

P. L. L. : Il y a eu des résistants, bien sdr, mais il y en eu dautres ont

accompagne le mouvement. Essayons d'analyser cela.

M. V. : Justement Philippe Lacoue-Labarthe est-ce que dans ces cas 1a, vous qui

faites partie des gens qui ont lu, critiqué, pris des distances politiques...
P. L. L. : Notoires !

M. V. : ... notoires, avec certains aspects de la pensée, de la philosophie de
Heidegger, comment défendez-vous, expliquez-vous ce qu'on pourrait appeler,
comme problématique, l'autonomie de la pensée ? Qu'est-ce qui demeure chez vous
de tres important et qui a nourri de tres nombreux philosophes francais apres
la Seconde Guerre mondiale, qui savaient l'engagement, peut étre moins que ce
gu'on sait aujourd'hui, et méme beaucoup moins, évidemment - attention aux
anachronismes - mais qui ont défendu, qui ont enseigné Heidegger a I'Université ?
Comment Vous faites effectivement, Vous, la distinction et
I'enrichissement d'un c6té d'une philosophie de Heidegger, tout en laissant de
l'autre celui qui a dit que « [lhistoire advient » quand « l'avion conduit le
Fihrer de Minich a Venise » ou qui dit beaucoup dautres choses qui transposent
la différence ontologique ?

P.L.L.: L'Etatetle peuple.

M. V. : Qui dit quil faut cultiver l'eros du peuple, qui dit : [I'Etat, c'est
I'Etre et [I'étant, c'est le peuple, qui transpose la philosophie de Etre et

Temps. Alors, Philippe Lacoue-Labarthe ?

P. L. L. : Alors, écoutez, si je peux étre net, cela, a mes yeux méme, a la

limite grossier, cela est de I'ordre de la pure et simple connerie !
M. V. : Cela n'a pas d'importance.

P. L. L. : Je ne dis pas ca. Cest de la bétise. C'est de la bétise, c'est de la
cecité politique ! Cest inadmissible! C'est un type tres faible, jimagine,

tres faible. Comme ¢a, pour moi, c'est absolument condamnable. Je ne suis pas



51

pour expurger les bibliotheques du monde, mais lisons cela, lisons cela. Voyons
comment un type dont la pensée est de cette dimension est capable de s'abaisser

a sortir des aneries de ce type. Bon, ¢a c'est une chose.

M. V. : « Bétise » : expression qu'il a utilisée aprés la seconde guerre

mondiale.

P. L. L. : La Dumheit, oui, la grand bétise, grosse Dumheit, oui, grande bétise
pour lui. Je crois que pour le reste, non, non, non. Cela étant dit la-dessus,
je suis parfaitement honnéte, il y a des choses absolument inadmissibles, vous
les citez, Emmanuel Faye. Tres bien. Bon. Deuxiémement, cela n'invalide pas du
tout a mes yeux ce quil y a, je dirais, et je tiens encore a la distinction,
- elle est un peu stupide, il faudrait [linterroger, la questionner, il faudrait
un autre mot, elle est commode pour parler vite - entre idéologie et pensée.

Cela n'invalide absolument ce qu’ il y a de pensée réelle chez Heidegger.
M. V. : Autonomie de la pensée ?

P. L. L. : Ce nest pas lautonomie de la pensée. C'est la question de [I'étre,
la question du sens de [Iétre, la vérité de I'étre, la difficulté que Heidegger
a traversée pour revenir aux sources de la métaphysique y compris, au passage,
avec certaines bétises. Y compris, y compris. Il y a aussi des bétises dans

Hegel. Il y en a des grandes. Il y en a partout des bétises.

P. O. : Il na jamais été autant questions de bétises, dans cette émission, qu'a

propos de Heidegger.

P. L. L. : Mais non ! Rendez-vous compte, tout de méme, ce que devait étre
d'enseigner de continuer a faire de la philosophie dans les conditions qui

étaient celles du Troisiéme Reich entre 1933.
P. O.: Ce qui était pire c'était d'étre exclu de I'Université !

P. L. L. : Il na pas osé. Il na pas osé se laisser exclure. Il na pas o0sé
partir. Il voulait rester la. Et la c'est son co6té compléetement paysan

archaique, souabe, misérable.



52

M. V. : Il y a des paysans, pendant la seconde guerre, qui ont été beaucoup

moins archaiques que cela quand méme !

P. L. L.: Oui, je sais bien.

E. F. : Si je peux ajouter un point capital c'est que, certes, enseigner en
1933, ce n'était pas facile, mais que Heidegger reprenne les cours qu'il a
donnés en 1933, qui sont des cours ouvertement hitlériens, qu'il les publie
maintenant dans la Gesamtausgabe comme son oeuvre, qu'il laisse cela comme legs
pour nous et pour les étudiants a wvenir, c'est extrémement grave parce que,
aujourd’hui, on trouve des theses dans lesquelles les étudiants commentent des
textes heideggériens les plus durs comme si c'était la  Critigue de la raison

pratique de Kant.

P. L. L. : Cela peut s'interpréter de deux maniéres. Ca peut aussi étre un acte,

tardif, d'un relatif courage : « Bon, c'est vrai, jai dit ca ! ».
E. F. : Il n'y a aucun déni, aucune prise de distance.

P. L. L. : Attendez ! Tout le travail qu'il a fait apres la guerre, c'est quand

méme un travail.

E. F. : Tous les éditeurs, Tietjen, le fils Heidegger, disent dans [I'édition
méme de ses cours : « il y a un [fossé] infranchissable entre la pensée de
Heidegger et le nazisme ». lls disent cela alors méme qu'il fait dans ses cours

I'apologie de la vision du monde du Fihrer !

M . V. : Rappelons quil y aura proces, qu'il sera écarté de [l'université
pendant 7 ans juste aprés la Seconde Guerre mondiale. Vous parlez d'étudiants
Philippe Lacoue-Labarthe : écoutez, regardez, il y a ici Jean-Edouard André qui
est donc l'auteur d'une thése tout récemment soutenue sur Heidegger, sur La
recurrence du theme de la liberté dans I'ouvre de Martin Heidegger a Paris
VIIl. Comment vous reagissez par exemple a ce qui se dit, a ce que vous avez lu
qui est un gros livre complet, un gros paquet qui S'appuie sur des recherches

historiques sérieuses. Alors, sur Heidegger ?...



53

J. E. A. : Comment réagir par rapport a ¢ca ? Je crois que Emmanuel Faye a tout
a fait raison de nous interpeller sur le trajet particulier de Heidegger et il
a particulierement raison de souligner que c'est dangereux. Ceci dit E. Faye,
dans son livre, je suis assez spécialise sur les premiers écrits de Heidegger,

E. Faye donc...

M. V. : Les premiers écrits, ¢a veut dire quelle date ?

J. E. A : Ca veut dire 1927, Etre et temps. Vous abordez et vous liquidez Etre
et temps en quatre pages et pour vous donc, ¢ca va du « souci », avec cette
phrase justement pas trés anecdotique, mais cette phrase pas tres importante
qui parle de la nécessité quil y a a ne pas mélanger les cultures a propos des
perceptions sur l'existence a la fin des paragraphes consacrés au souci, et
vous faites terminer I'ensemble de votre résumé sur la Gemeinschaft. En
dautres termes, il y a et il ne peut y avoir que souci détablir la pureté
d'un profil dindividus et ce en vue de la communauté du peuple laquelle, bien
sir, pour vous est connotée, elle est nazie. Moi je crois si vous voulez, vous

avez bhien raison.

M. V. : Emmanuel Faye fait la distinction. Il dit que dans la facon dont
Heidegger - moi je parle sous votre contr6le - emploie le mot peuple, il n'est
pas forcément fait référence au réle du peuple dans son acception romantique «dixneuviemiste

», mais dans son acception national-socialiste en I'occurrence.

P. L. L. : Vous faites une grande différence ? D'ou c¢a vient, le peuple

national-socialiste ?

J. E. A : Ce qui me semble important de souligner, c'est I'état du commentaire
actuel sur l'oeuvre. C'est un probléeme de compréhension et d'explication. On ne
sait pas exactement comment prendre l'ouvre ni par ou la prendre. Philippe
Lacoue-Labarthe est le gardien justement donc d'une interrogation qu'il a eu le
mérite de maintenir durant des quantités et des quantités dannées en lieu et
place qui disait ceci : la question est de savoir exactement ce que Heidegger
met entre théorie et pratique. La question est celle la. La question est donc

de savoir ce qu'il y a de concret, ce qu'il a d'exploitable...



54

P. L. L.: Exploitable !

J. E. A : ...dexploitable ou d'empirique au détriment d'une certaine tradition ou
d'un école qui justement n'a jamais interroge par exemple les eécrits les plus
tardifs de Heidegger sur la technique, sur la cybernétique, qui sont des écrits
relativement actuels et qu'a mon avis il faut mettre en relation avec le

principe de lI'ontologie fondamentale autour de la question de I'nhomme.

E. Faye : Jean Edouard André, vous m'avez envoyé votre these. Jen ai lu ce
que jai pu, notamment le paragraphe 65 et toute la fin. En fait, vous avez une
lecture qui est extrémement grave. \Vous marquez une continuité totale entre
Etre et temps et les discours de 1933 et donc, pour vous, lauthenticité du
Dasein de Etre et temps s'accomplit dans I'Etat que vous appelez du «socialisme national »,
parce que vous reprenez la traduction que F. Fédier faisait en 1995 du nationalsozialistische
Staat. Donc, vous ne dites pas « Etat national socialiste » mais vous dites « Etat du socialisme

national ».
P. L. L.:On peut dire aussi « révolution conservative ».

E. Faye : A ce moment-la, on arrive a des phrases (je vous cite page 495) ou
vous dites : « I'Etat du socialisme authentique national doit finalement  faire
obstacle aux fonctions totalisantes de la mondialitt ». Or, si vous prenez
l'allemand cest du nationalsozialistiche Staat qu'il sagit, donc de I'Etat

nazi !
J. E. A. : Vous faites le méme travail que dans votre livre, monsieur!

E. Faye : C'est extrémement [problématique]. Ce que je voulais indiquer, et
c'est trés important, c'est que vous étes vraiment dans la continuité : le seul
point sur lequel nous serions peut-étre d'accord, c'est que vous pensez quil y
a une continuité entre 1927 et 1933. Cela rejoint donc ma lecture de Etre et
temps, qui indique que dans 1927, il y a déa les prémisses de ce qui sera
répondu en 1933. Je nai jamais écrit que Sein und Zeit eétait un livre nazi.
Certains, sur France Culture, l'ont dit. Je nai pas dit cela ! Jai dit quiil

y a dedans des termes qui annoncent ce qui va étre dit par Heidegger en 1933.



55

Il met Gemeinschaft et Volk dans le paragraphe 74 et, en 1933, il inverse

I'ordre et dit : Volksgemeinschaft : « communauté du peuple » !

M. V. : Jean Edouard André ?... Philippe Lacoue-Labarthe ?...

J. E. A : Jaimerais bien répondre. Vous partez du principe, effectivement, que
je lis la continuité. Tout au moins j'essaie de construire justement un lien de
continuité entre certaines élaborations. Et je wvous avoue que ce qui rend
critique votre approche, c'est davoir omis par exemple - alors que cette
approche-la est quand méme  tres présente dans le commentaire - d'avoir omis
par exemple les alinéas 362-363 consacrés a la science, d'une maniére
générale, qui expliquent a quel point effectivement la zone de combat ou la
zone d'‘élaboration de la pensée de Heidegger vise les sciences. Elle les vise
dans un rapport a la tradition de la philosophie qui est lui méme clairement
établi. 1l s agit de revenir a la critique de la sophrosuné par Platon. I
s'agit aussi de revenir éventuellement a de nouvelles élaborations du domaine
de pertinence de la phronesis, donc de la prudence aristotélicienne. Il 'y a
quelque chose que vous omettez gravement c'est que on ne peut pas lire
aujourd’hui  Sein und Zeit sans lire la référence explicite aux sciences, sans
lire effectivement le travail qui va construire la proposition suivante : la
philosophie est science critigue des sciences. Et elle le fait dans un rapport
contigu entre science et compréhension quotidienne. En d'autres termes, elle
le fait pour évaluer a nouveau les sciences dans leur rapport a ce qu'elles
expriment en termes daxiomes et dans un rapport aux compréhensions
quotidiennes parce que tout c¢a, finalement, finit par obstruer la compréhension
qu'on peut avoir de soi. Méme, la compréhension qu'on peut avoir du monde
quotidien. Il me semble que c'est la proposition la plus intéressante a

retenir.

E. Faye : Voyez-vous, ce qui est vraiment grave, c'est que, j'en suis d'accord,
il y a tout une thématique du « Wissen » (savoir) chez Heidegger ; le
probleme, c'est que vous ne citez les textes que dans la traduction de Fédier.
(Dans la bibliographie, vous citez bien le tome 16 dans lequel il y a tous les
discours nazis en allemand et bien dautres que ceux que vous citez.) Et la,

que dit Heidegger sur « Wissen » ?.. que le mot « savoir » o0u « science »,



56

doit étre pris dans un nouveau sens qui est national- socialiste. Voila ce
qu'il deéfend en 1933. On ne peut pas prendre ces textes aujourd’hui comme des

textes philosophiques.

B. Tackels : Moi, je voudrais prendre appui sur la petite discussion qui vient
davoir eu lieu entre wvous pour montrer a quel point elle est au coeur du
probleme. Cest que la on est entre spécialistes et que tout le probleme c'est
de passer d'une théorie a l'action. Qu'est-ce que c'est que ce rapport complexe
et problématique ? Vous venez de le dire : de la théorie a Iaction, et c'est
bien tout I'enjeu de Heidegger depuis le début jusqu'a la fin. Heidegger, au
fond c'est quelgu'un qui tente une action. Qui tente quelque chose comme une
mise en oeuvre, une opération dans le réel de ce que c'est que la philosophie.
Il pense que la philosophie a des ressorts pour transformer le réel.  S'il on
veut s'en tenir a des équations simples, et je pense quand méme - et cela
Philippe Lacoue-Labarthe, depuis trés longtemps, le montre -, que c'est cette
équation la qui s'affole, c'est cette équation la qui ne marche pas qui ne peut

qu'aller vers le pire.
P.L.L.: C'estun échec.
B. T.: C'est un échec.
P.L.L.:Ill'areconnu.

B. T. : Il I'a reconnu. C'est de cela que j'aimerais vous questionner plus
avant, Emmanuel Faye. Cet échec reconnu, que devons nous en faire ?  Est-ce
gue nous devons du coup a notre tour, et j'entends tout de méme un peu ca dans
votre démarche, pas forcément les brller mais mettre ses livres de coté, sous
scellés, avec des clés qui seraient alors confiées a certains et pas a
d'autres. Vous voyez, le probléeme dans lequel on se trouve. Ou est-ce qu'il
vaut mieux largement patauger, un peu, mais peut-étre en essayant de sortir de
la spécialisation, en se demandant des choses extrémement simples, c'est qu'au
fond, est-ce que le mot métaphysique, qui a conduit toute la philosophie
d'Europe, depuis les Grecs, est-ce que ce mot la vous le gardez ou vous le

jetez ? Est-ce qulil est forcément catastrophiqgue ou est-ce qu'il peut nous



57

aider a avancer politiqguement ? Cest ce que je ne sens pas dans votre livre.
Vous reprochez a Heidegger de ne pas produire une philosophie, ou plutdt de
broyer la philosophie a cause de sa « national-socialisation » et donc a aucun
moment je ne vois poindre quelque chose comme [I'élément, la lueur d'une
philosophie a wvenir. Je ne vois plus tres bien ce que vous entendez par
philosophie au terme de la lecture de votre livre. Je tiens aussi a le dire
tres argumenté, trés riche sur le plan de [larchive, et, il faut le dire,
accablant, et on pourrait, la aussi, employer un mot tres vulgaire : totalement
« debéquetant ». On est d'accord la-dessus. Mais la lueur d'une pensée a venir,

je ne la vois pas.

E. Faye : Je comprends qu'il y ait un certain vide. Evidemment, si on dit que le
fondement de [l'oeuvre de Heidegger n'est pas philosophique, étant donné
linfluence qu'il a eu, mais sur des bases qui étaient beaucoup moins averties
quaujourd'hui, il y a forcément un certain vide. Jinsiste sur le fait. Je
pense que le travail que jai entrepris, dans cette investigation qui ma
demandé pas mal dannées, est un travail philosophique et critigue sur le
fondement d'une oeuvre, et la philosophie a pour tache de réfléchir sur de tels
textes. Maintenant, l'usage que Heidegger fait du mot « métaphysique » me fait
penser a ce que Victor Klemperer disait du mot « histoire » - le linguiste qui
parlait d'une langue du Illéme Reich, qu'il appelle LTI [lingua tertium
imperii] - c'est-a-dire que c'est un mot qui n'a plus de densité philosophique,
mais qui est malheureusement nazifié quand on dit, comme le fait Heidegger, que
la « sélection raciale » est « métaphysiquement nécessaire », ou que « la

motorisation de la Wehrmacht est un acte métaphysique ».

P. L.L. : Ca dépend dans quel contexte c'est dit. C'est quand méme une phrase

critique.

M. V. : Alors attendez.

P. L. L.: Le mot « métaphysique », a cette époque la, est un mot critique.
E. Faye : C'est beaucoup plus ambivalent. 1l sera critique aprées 1943.

P. L. L.:Non.



58

E. Faye : En 41-42 c'est beaucoup plus ambigu.

P. L. L. : Il l'est déja pour une large part. Le programme du « pas en arriere »

dans la métaphysique est entierement élaboré méme si le mot « pas en arriére»,

qui dit bien les choses du point de vue politique, n'est pas encore

introduit.

E. Faye : Cest quand méme faire de la ségrégation raciale quelque chose

d'inéluctable, qui est inscrit dans I'étre méme.
P. L. L. : Qui est inscrit dans le destin de la métaphysique.
E. Faye : C'est effroyable.

P. L. L. : Mais non, qui est inscrit dans un certain nietzschéisme, je dis pas

dans Nietzsche, mais dans un certain nietzschéisme.

E. Faye : La responsabilité en est imputée a Descartes et a Platon : c'est quand

méme monstrueux ! Le racialisme nazi [remonterait selon Heidegger jusqu'a eux]!

P. L. L : J ai remarqué, parce que c'est un texte qui m'intéresse depuis
longtemps, le fameux texte o0 Descartes dit nous rendre « maitres et

possesseurs de la nature ... ».
E. Faye : «... comme... ».

P. L. L. : « ... comme maitres et possesseurs de la nature », dont Beaufret a fait

des commentaires.
E. Faye : Heidegger le premier.

P. L. L. : Et Heidegger aussi. Vous dites : cela intéresse la médecine. Oui,

cela intéresse la medecine, cela intéresse la biologie.

E. Faye : Clest Descartes qui a ensuite un trés beau développement sur la

médecine.



59

P. L. L.: Biensdr, je le sais.

E. Faye : Ce n'est pas du tout un projet technique. Il dit : ce n'est pas pour
le bien-étre de nos ingenieurs, c'est pour assurer « la conservation de la

santé ».
P. L. L.: Cela peut aller trés loin la préservation de la sante.
E. Faye : C'est loin de la « santé du peuple » de Heidegger, en tous cas !

M. V. : Je voudrais vous faire écouter une lecture extrémement critique de votre
livre et notamment autour de cette phrase de Heidegger connue donc comme la
plus polémique : « la sélection raciale est métaphysiquement nécessaire »,
phrase que vous reprenez, Emmanuel Faye, dans votre livre. Hadrien
France-Lanord, qui est professeur de philosophie a Rouen, auteur notamment de
Celan et Heidegger, le sens du dialogue , explique que cette citation de
Heidegger est tronquée et que en réalité la phrase dans son entier dit
exactement le contraire de ce qu'elle dit dans le raccourci que vous en faites,

vous, Emmanuel Faye. Hadrien France Lanord (intervention enregistréee):

H. F. L. : Il sagit effectivement d'un point central dans le livre de Emmanuel
Faye. Il est simplement asséné comme un slogan, page 180, la premiére
occurrence. Il s'agit dun cours sur Nietzsche de 1941-42 dont Adeline

Froidecourt vient de proposer une magnifique traduction aux éditions Gallimard.
Emmanuel Faye écrit alors, page 180, que Heidegger n'hésite pas a soutenir que,
citation « La sélection raciale est métaphysiquement nécessaire », fin de
citation. Rien n'est précisé ici quant au contexte dou a été extrait ce
fragment ni quant a son sens. La phrase est a nouveau assénée page 181 sans
plus de précision. Voici ce qu'écrit Emmanuel Faye : « la justification
ésotérique et meurtriere de la sélection raciale dont Heidegger dira bient6t le
caractére, citation, « métaphysiquement nécessaire », fin de citation, en 1942
l'année méme ou se décidera la solution finale. Un lecteur qui n'est pas averti
ici recoit ca comme un veéritable choc et ne peut que fermer a jamais les

ouvrages de Heidegger. Mais Emmanuel Faye ne dit rien quant a la citation qui



60

revient en téte du chapitre 9 qui S'intitule rien moins que « De la

justification de la sélection raciale au négationnisme des Conférences de Bréme».

Et la figure en épigraphe au chapitre a nouveau la citation truquée de
Emmanuel Faye, c'est-a-dire « Le principe de la sélection raciale est
métaphysiquement nécessaire. » Je tiens & signaler que Emmanuel Faye cite
cette phrase sans indication de coupure dans le texte francais, ce qui fait
gu'un lecteur non germaniste ne peut pas savoir que la phrase est purement
fabriquéee par Emmanuel Faye. Il faut a ce sujet citer la phrase en son entier
et donc se reporter au volume ce que malheureusement peu de lecteurs francais
feront. Voici la phrase intégrale, citation de Heidegger : « C'est seulement la
ou la subjectivité inconditionnée de la volonté de puissance devient vérité de
I'étant en entier qu'est possible et donc métaphysiqguement nécessaire le
principe sur lequel s'instaure une sélection raciale. » Fin de citation. On
comprend a la lecture entiere de la phrase de Heidegger qu'il sagit donc d'une
critique intégrale du régime nazi en tant que nihilisme et accomplissement de
la subjectivité inconditionnelle de la volonté de puissance. Ma question est

que cache ce procédé de Emmanuel Faye. De quoi a-t-il peur ? Pourquoi ne
veut-il pas citer intégralement les textes de Heidegger et pourquoi ne
procéde-t-il qu'avec des repérages de mots, flashs qui aveuglent le lecteur

francais et donc tout le livre.

E. Faye : Sur la seélection raciale, ce qui est capital de voir et que ne dit
évidemment pas Hadrien France-Lanord, c'est que sur la sélection raciale je
consacre les pages 459 a 484. Donc les appels au début sont extrémement brefs,
mais c'est 1a que l'analyse a lieu et il n'en dit pas mot. Il y a quand méme
25 pages ! Et 4, janalyse des textes qui sont encore inconnus en Francais
alors que ce texte sur la sélection raciale est bien connu : il figure dans le
Nietzsche publié en 1961 ! Donc, nous le connaissons depuis 40 ans. Par contre,
les textes de « Koinon » qui développent la méme pensée, la méme monstruosite,
et puis les textes sur Jinger qui sont disponibles en allemand depuis quelques
mois, ceux la je les traduits, je les analyse longuement, et c'est la que nous
avons un contexte général dans lequel on a Heidegger qui présente ce qu'il

appelle la pensée de la race » (Rassegedanke), ou la doctrine de Ila



61

prééminence de la race comme une nécessité inéluctable qui découle de Ila
pensée métaphysique occidentale. Et ca, pour moi, c'est quelque chose de tout a
fait monstrueux. Dans les textes sur Junger, c'est [pour Heidegger ] extrémement
positif. Il parle de I'essence non encore purifiée des Allemands et de I' «étre-race » (Rassesein)
d'une fagon qui n'est pas critique. C'est ¢a que ne veut pas voir Hadrien France-Lanord, parce

que c'est terrible. Regardez ces textes.

P. L. L. : Page 461, c'est vous-méme qui le citer : « Le fondement métaphysique
de la pensee raciale n'est pas le biologisme mais la subjectivité (a penser
métaphysiquement) de tout étre de quelque chose détant (la portée du
dépassement de l'essence de la métaphysique et de la métaphysique des temps

modernes plus particulierement). » On ne peut pas étre plus clair !

E. Faye : Il dit dessous : « pensée trop grossiére de toutes les réfutations du

biologisme, donc en vain ».
P. L. L. : Etbien oui.

E. Faye : Si vous voulez, Heidegger entend étre celui qui justifie, jusque dans

ses racines, le racisme comme inéluctable.

P. L. L. : Non : comme étant inéluctable pour la civilisation occidentale en tant
qu'elle est sous-tendue depuis le début et en particulier depuis le tournant
des Temps modernes, c'est-a-dire depuis ce qui s'est passe entre Galilee et

Descartes par le projet techno scientifique. Ca aboutit au racisme, voila.
E. Faye : Il n y a aucun racisme chez Descartes.

P. O. : Si on déplace la lecture vers les chapitres concernant le séminaire
inédit sur Hegel et I'Etat, 13, je pense quon peut étre d'accord pour dire
qgu'on a un bel exemple de la contribution de quelgu'un qui a quand méme cherché
a étre conseiller du prince. 1l échoue. Son échec est intéressant mais
n'invalide pas la thése de Emmanuel Faye, a mon avis, de [la contribution de
Heidegger] a la « philosophie du droit » du Troisieme Reich. Vous nous rappelez

ou ce qulil faut apprendre a certains c'est que Heidegger figure avec d'autres



62

parmi les membres de I'Académie pour le Droit Allemand du redoutable Frank et

en particulier de la Commission de la philosophie du droit.
E. Faye : Avec Streicher, Schmitt, Rosenberg.

P.O. : Il y a des textes qui montrent, vous montrez bien sa différence avec Carl
Schmitt mais en méme temps il est tout contre lui. Je ne reviens pas sur la
question de la race. Sur le rapport a Carl Schmitt c'est précisément parce
quil discute et débat avec Carl Schmitt qu'il participe de la philosophie du
droit du Troisieme Reich. Je trouve que c'est trés convaincant. Clest
accablant sur la contribution d'un philosophe, que je considere comme un
penseur éminent, au fonctionnement dun Etat, en [l'occurrence dun Etat
totalitaire.  Ils sont, j'ajoute, des milliers comme c¢a dhistoriens, de

médecins, de musiciens etc. qui contribuent.

E. Faye : Je suis content de votre intervention parce que c¢a nous rappelle que
le racisme nazi, qui trouve un moment capital dans les lois de Nulremberg, ne
vient pas dun fondement philosophique qui remonterait a Descartes et Platon,
mais est di a des intellectuels criminels qui mettent en oeuvre dans le droit,
dans la médecine, des notions que, effectivement, malheureusement, Heidegger a
cautionnées en travaillant aux cotés de Frank, de Streicher et de Schmitt dans
cette Commission pour la philosophie du droit dans laquelle il était actif.

P. L. L : Alors la, il y aurait beaucoup a dire historiguement sur la
généalogie de ce genre d'idéologie de la race du Troisieme Reich qui provient
d'une certaine lecture de Nietzsche, d'une certain lecture du romantisme etc.
Cela serait trop long. Jai trois points sur lesquels je voudrais vraiment
revenir. Le premier, c'est parce que, en dehors du fait que « métaphysique » a
mon sens c'est déja critiqgue, a I'époque de la guerre, c'est le fameux texte,
un des rares textes ou Heidegger parle de I'extermination. J ai été le premier,
quand j'ai écrit mon petit bouquin en 87, qui est paru en 88 sur la fiction du
politique, a prendre connaissance de la fameuse phrase : « Les chambres a gaz
cest la méme chose que Ilagriculture motorisée etc. » Jai été le premier a
étre scandalisé  par cette phrase jusqu'au jour ou Derrida, je me souviens trés

bien, c'était a un colloque a Heidelberg avec Gadamer, avec Rainer Will - grand



63

colloque, public, une grande soirée - Derrida m'a dit . « tu sais, on peut lire
la phrase a l'envers. C'était pour dire : la technique nivelle tout ». Et puis
je tombe sur ce texte que je ne connaissais pas, que cite Emmanuel Faye, page
492, ou « des centaines de milliers, je cite, meurent en masse, meurent-ils ?

IIs périssent meurent ils ? » 1l y a trois fois la question « meurent-ils ?»

Cela veut dire aussi bien que dans les camps d'extermination, on a prive des
millions de gens du droit a la mort, cest-a-dire de la mort telle que Sein ou
Zeit la definissait, c'est-a-dire comme la possibilitt la plus propre du
Dasein. Qu'on interroge ensuite, et ¢a  je crois c'est une tache philosophique
qui nous incombe, ces analyses de Sein und Zeit sur la mort avec lesquelles en
effet je crois que l'on peut encore questionner. De méme qu'on peut
questionner les chapitres sur la résolution, de méme qu'on doit questionner

absolument le passage du Dasein a la Gemeinschaft.
M. V. : Vous laissez répondre Emmanuel Faye. C'est trop important.

E. Faye : Clest trop important. Ce que je voulais dire, c'est que certains
commentateurs heideggériens qui on écrit sur ce point ce sont efforcés de
justifier ces développements sur le « Sterben sie ? » en les lisant comme on
pourrait lire, par exemple, les pages trés fortes écrites par Adorno dans sa
Dialectique négative a propos d'Auschwitz, ou Adorno montre comment
l'individu est dépossédé de sa mort. Mais Heidegger dit tout autre chose. Il
s'attarde a peine sur les conditions danéantissement des victimes. Ce qu'il
soutient c'est, de maniére extrémement obscure et nébuleuse que « I'homme peut
mourir si et seulement si [I'étre lui-méme approprie l'essence de I'homme dans
I'essence de I'étre a partir de la vérité de son essence ». Que comprendre a
ce jargon ou le mot Wesen, « essence », est repété trois fois ? L'homme ne peut
mourir, ne peut étre dénommé mortel que s'il est par essence dans l'abri de
I'essence de I'étre. Or, l'usage que fait Heidegger dans ses textes sur Jinger
ou que fait Oskar Becker, qui est son disciple, c'est un usage du mot Wesen qui

est explicitement racial.

P.L.L.:Non.



64

E. Faye : Si, vraiment !...
P. L. L. : Comment traduire « ousia » en allemand ?

E. Faye : Il ne s'agit pas de I' « ousia » grecque. Quand Heidegger parle de «l'essence non
purifiée des Allemands » dans ses textes sur Jinger on n'est plus dans l'ousia d'Aristote,

malheureusement, et 1a...

P. L. L.:On n'est plus dans I'ousia d'Aristote mais on est dans l'ousia quand méme. ..
M. V. : On arrive au terme de 1'émission. Donc il y a...

E. Faye : La, c'est extrémement grave.

P. L. L. : Je suis trés critique vis-a-vis de Heidegger mais la je ne peux pas

suivre.
M. V. : Un dernier mot Jean Edouard André ?

J. E. A : Juste le mot de la fin. Parce que, visiblement, vous n'avez pas
compris grand-chose a Sein und Zeit. Il est tout a fait question d'autre chose
puisque, on le sait, derriere le souci, il se cache bien sOr dautres notions
en mouvement. Je peux vous dire que le Dasein, c'est aussi un mécanisme
cognitif qui est a mettre en relation avec la technique et le déploiement de

possibilités justement nouvelles dans la technique. En d'autres termes ..
M. V. (Marc Voinchet rappelle les éléments biographiques de Heidegger).
P. O.: Il esttoutde méme au coeur du systéme.

E. Faye : Heidegger parle du « nouveau droit des étudiants ». Vous citez cela
tranquillement. Or qu'est-ce que ce nouveau droit des étudiants ? C'est un

numerus clausus antisémite et raciste. C'est terrible.
P. L. L. : C'est terrible.

E. Faye : Vous ne pouvez pas...



65

P. L. L. : Vous en connaissez des profs de la Sorbonne qui ont fait la méme

chose quand méme. Il y en a plein !

E. Faye : C'est monstrueux.

P. L. L. : Bien oui, c'est monstrueux.

E. Faye : Un grand philosophe ne fait pas ca.

P.L.L.:lIly enaeu.llyenaceu.

P. O. : Je crains malheureusement que beaucoup de grands philosophes Iaient
fait. Et que peut étre continueront a le faire.

J. E. A. : Méme Descartes s'il revenait.

E. Faye (a Pascal Ory) : Vous avez une conclusion encore plus dure que la

mienne.

P. O. : Oui, encore plus dure.



